

كتاب المجمع

بيان أدلية الحكمة

تأليف:

أبو نصر الفارابي

قدّم له وعلق على  
الدكتور البر نصر في نار

من أئمة الفلسفة في الحماية المائية



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



مرکز تحقیقات کمپینهای مددگاری

الْجَنَّةَ مَرْجَعُ  
الْمُحْسِنِينَ  
الْجَنَّةُ كَيْمَانٌ  
لِلْمُحْسِنِينَ

الطبعة الأولى  
في بيروت—دارالشرق  
الطبعة الثانية  
في إيران—المكتبة الزهراء  
مطبعة العلامة الطباطبائي (ره)

نيلانة آلاف نسخة  
عمر المرام سنة ١٤٠٥ هـ

جميع الحقوق محفوظة

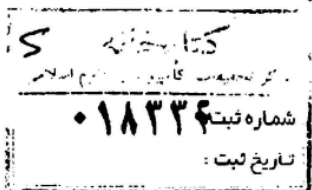


المكتبة الزهراء (س)

كتاب  
الجمع بين رأيي الحكيمين

تأليف

ابونصر الفارابي



قدم له وملق عليه  
الدكتور البر نصري نادر  
من أستاذ الفلسفة في الجامعة اللبنانية

شبكة كتب الشيعة

٦



المكتبة الزهراء (س)

shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل >



مرکز تحقیقات کمپین امداد و ستدی

## تمهيد

بعد ما نشرنا كتاب «آراء أهل المدينة الفاضلة» للفارابي<sup>(1)</sup> رأينا ان ننشر كتاب «الجمع بين رأي الحكيمين: أفلاطون الالمي وارسطوطاليس» ، للفارابي ايضاً ، حتى توضح مدى اطلاعه على الفلسفة اليونانية عبر ما وصل اليه من ترجمات لها ، وكيف اعتمد هو على هذه الترجمات في المحاولة التي قام بها في هذا الكتاب .

ولا كان في محاولة الفارابي هذه شيء من التحييز والتفضيل ، رأينا ان نقدم لها عرض لفلسفة كل من أفلاطون وارسطو ، لتوضيح مذهب كل منها ؛ ثم ابتعناه بعرض موجز لفلسفة افلاطين ، اذ ان الفارابي اعتبر كتاب «الايثولوجيا» كأنه لا يسطو فعلاً ، وهو في الواقع عرض لبعض تأسواعات افلاطين مع التعليق عليها .

ثم عرضنا حركة الترجمة التي نشطت خصوصاً في العصر العباسي ، ولا سيما في عهد المأمون ، حتى توضح اولاً كيف انتشرت الثقافة اليونانية في الاصقاع التي سيفتحها فيما بعد العرب ، ثم كيف وصل هذا التراث اليونياني الى مفكري الاسلام .

اما كتاب «الجمع» فاننا اخذناه اساساً لنشرتنا هذه الطبعة التي نشرها لأول مرة ديتريصي في ليدن سنة ١٨٩٠ معتدلاً على: ١ - خطوط لندن رقم ٤٢٥ (وبحسب القائمة الجديدة رقم ٧٥١٨) ، وقد رمزا الى هذا الخطوط بحرف «ا» ؛ ٢ - خطوط برلين (برمن ٢ ، ٥٧٨ ص ١١٨-٨٦) ، وقد رمزا اليه بحرف «ب» ؛ وقد رمزا بحرف «د» الى ملاحظات ديتريصي .

ثم ظهرت في مصر طبعة اول هذا الكتاب عام ١٣٢٥ هـ / ١٩٠٧ م ، معتمدة على طبعة ديتريصي ، وتألتها طبعات أخرى تجارية . لذلك رأينا ان نعيد طبع هذا الكتاب مع المقدمات الالزامية له ، ومنها مقدمة تحليلية تسبقها نبذة عن حياة الفارابي . وقد ذكرنا في الموارش الاختلافات بين النسختين انطليتين الآتفقى التذكر ، وقد تبين لنا ان احداها ان لم تكن كلتاها كتبنا عن طريق الاملاة لا عن طريق النسخ المباشر وذلك للشبه الكبير في اصوات الكلمات المختلفة حروفها .

في عرضنا للفلسفة اليونانية اعتمدنا خصوصاً على كتاب «تاريخ الفلسفة اليونانية

(١) المطبعة الكاثوليكية - بيروت ، الطبعة الاولى سنة ١٩٥٩ .

(الطبعة الثانية — القاهرة سنة ١٩٤٦) ليوسف كرم ، وعل كتاب « دروس في تاريخ الفلسفة » لابراهيم بيومي مذكور ويوفى كرم . كما اتنا اوردونا ترجمة ، قتنا بها ، الجزء يسير من محاورة « المينون » حيث يعرض فيه افلاطون نظريته في المعرفة ، وهذه النظرية هي محور كل فلسفته .

اما فيما يتعلق بموضوع الترجمة ، فكان اعتمادنا خصوصاً على الكتب التالية : —  
« المهرست » لابن النديم (طبعة مصر ١٣٤٨هـ) — « إخبار العلماء بأخبار الحكمة » للقطبي (طبعة مصر ١٣٢٦هـ) — « عيون الابياء في طبقات الاطباء » لابن ابي أصيبيعة (القاهرة ١٨٨٢) — « وفيات الاعيان » لابن خلkan (القاهرة ١٢٩٩ / ١٨٩٢) — « عنصر تاريخ الدول » لابن العبرi (بيروت ١٩٥٨) — « ضحي الاسلام » لاحمد امين (القاهرة ١٣٥٧/١٩٣٨) ج ٢ — « تاريخ الفلسفة العربية » جزآن لحنان الفاخوري وخليل الجبر (بيروت ١٩٥٧ / ١٩٥٨) — « تاريخ الفلسفة في الاسلام » دي بور ، ترجمة ابو ريدة (القاهرة ١٩٥٤) .

ونأمل ان يجد القارئ في هذه المقدمات مقياساً للحكم على قيمة المحاولة التي قام بها الفارابي في كتابه هذا .

البير نادر

## مَقَرَّبَةٌ

### القسم الأول

#### لَهُةٌ عَنِ الْفَلْسَفَةِ الْبَيْنَانِيَّةِ

غرضنا هنا عرض اهم نواحي الفلسفة اليونانية التي تأثر بها مفكرو الاسلام . فقد بدأنا بحركة السوفسطائيين اذ انهم اول من اثار المسائل الخاصة بالمعرفة وبالمبادئ الخلقية وعليهم رد سocrates الذي ارشد تلميذه افلاطون الى طريق المعرفة الحق ، وتبع افلاطون تلميذه ارسطو الذي وضع اسس المنطق وطبقه في مختلف ميادين المعرفة . وانه اول من افلاطون ان يخلو حلو افلاطون فاتحي الى مذهب الفيصل . هذه هي اهم نواحي الفكر اليوناني التي تأثر بها مفكرو الاسلام ونوجزها هنا .

#### السوفسطائيون

بعد ان دحرت اثينا الفرس وحضرت للبيان استقلالهم وعقليتهم ، مضى هؤلاء يستكملون اسباب المخضارة بهم جديداً ، وبنج فنهم العلامة والشعراء والفنانون والمؤرخون والاطباء والصناع . وقويت الديموقراطية في جميع المدن ، وتعاظم التناقض بين الافراد ، فزادت اسباب النزاع امام المحاكم وال المجالس الشعبية ، وشاع الجدل القضائي والسياسي . فنشأت من هاتين الناحيتين الحاجة الى تعلم الخطابة واساليب المحاجة واستئلة الجمهور ، ووجد فريق من المثقفين الجمال واسماً لاستغلال مواهبهم ، فاقبلوا معلمي بيان . وهم هؤلاء هم السوفسطائيون ، ملأوا النصف الثاني من القرن الخامس قبل الميلاد(1) . وكان اسم « سوفسططس » يدل في الاصل على المعلم ، وبنوع خاص على معلم البيان . ثم لحقه التحقيق في عهد سocrates وافلاطون ، لأن السوفسطائيين كانوا مجادلين مغالطين ، وكانوا متجردين بالعلم ، وكانوا يفاضلرون بتأييد القول الواحد وتفقيضه على

(1) يوسف كرم : « تاريخ الفلسفة اليونانية » - طبعة ثانية ، من ٤٠ وما بعدها .

السواء . ومن كانت هذه غايتها فهو لا يبحث عن الحقيقة . فجادلوا في ان هناك حقيقة وباطلاً ، وخيراً وشرًا ، وعدلًا وظلمًا بالذات ؛ فاذاعوا التشكيك في كل ذلك ، وجدوا القوة والغلبة . ومن متاجرتهم بالعلم اصابوا مالاً طالما وجهاً عريضاً . وشهرهم اثنان :

### بروتاغوروس (٤٨٠ - ٤٥٠) :

ولد في ابديرا وقدم اثينا عام ٤٥٠ حيث نشر كتاباً اسمه «الحقيقة» ؛ وما جاء فيه: «لا استطيع ان اعلم ان كان الاله موجودين ام غير موجودين ، فان اموراً كثيرة تحول بيني وبين هذا العلم ، اخصها غموض المسألة وقصر الحياة» ، وجاء ايضاً: «الانسان مقياس الاشياء جميعاً ، هو مقياس وجود ما يوجد منها ، ومقاييس لا وجود ما لا يوجد» . وشرحها افلاطون في محاورة «تيتیاتوس» ، يقوله : «ان الاشياء هي بالنسبة اليّ على ما تبدو لي ، وهي بالنسبة اليك على ما تبدو لك ، وانت وانا انسان» . — فالمقصود بالانسان هنا الفرد من حيث هو كذلك ، ولما كان الافراد مختلفون سألاً وتكونيناً شعوراً ، وكانت الاشياء تختلف وتتغير ، كانت الاحساسات متعددة بالضرورة متعارضة :ليس يحدث ان هواء بعينه يرتعش منه الواحد ولا يرتعش الآخر ، ويكون خفيفاً على الواحد عنيفاً على الآخر (١) ؟ فيعلق افلاطون قائلاً : «حسب رأي بروتاگوراس لا يوجد شيء هو واحد في ذاته وبذاته ، ولا يوجد شيء يمكن ان يسمى او ان يوصف بالضبط ... لأن كل شيء في تحول مستمر » ، وعلى ذلك تبطل الحقيقة المطلقة ، ويختفي الخطأ .

### فروغلياس (٤٨٠ - ٣٧٥) :

اصله من صقلية ، قدم اثينا سنة ٤٢٧ . وضع كتاباً في «اللاوجود» ، وتلخص اقواله في قضايا ثلاثة :

- ١ - لا يوجد شيء ، ٢ - اذا كان هناك شيء فالانسان قادر عن ادراكه ،
- ٣ - اذا فرضنا ان انساناً ادركه فلن يستطيع ان يبلغه لغيره من الناس . وشرح هذه القضايا هو :

١ - اللاوجود غير موجود من حيث انه لا وجود . — والوجود اما ان يكون قديماً او حادثاً : فان كان قديماً فهذا يعني ان ليس له مبدأ ، وانه لا منته ، ولكننه محروم في مكان ، فيلزم ان مكانه مغایر له واعظم منه ، وهذا ينافي كونه لا منتهياً ، واذن ظليس الوجود قديماً . اما ان كان حادثاً ، فاما ان يكون قد حدث بفعل شيء

(١) ملما دعا الاسلاميين مذهبة «بالمندية» ، رأى كل فرد حق «عنه» وبالقياس اليه .

موجود او بفعل شيء غير موجود : ففي الفرض الاول لا يصح ان يقال انه حديث ، لانه كان موجوداً في الشيء الذي احدثه ، فهو اذن قديم ... وفي الفرض الثاني الامتناع واضح .

اما عن القضية الثانية فانه يقول : لكي نعرف وجود الاشياء يجب ان يكون بين تصوراتنا والاشياء علاقة ضرورية هي علاقة المعلوم بالعلم ، اي ان يكون الفكر مطابقاً للوجود ، وان يوجد الوجود على ما نتصوره . ولكن هذا باطل ، فكثيراً ما تمدعنا حواسنا ، وكثيراً ما ترکب الخيلة صوراً لا حقيقة لها .

واما عن القضية الثالثة فترجح حجته الى ان وسيلة التفاهم بين الناس هي اللغة ، ولكن الفاظ اللغة اشارات وضعية اي رموز ، وليس مشابهة للأشياء المفروض علمها ، فكما ان ما هو مدرك بالبصر ليس مدركاً بالسمع والمعنى بالعكس ، فان ما هو موجود خارجاً عننا مغایر للالفاظ ، فنحن ننقل للناس الفاظاً ولا ننقل لهم الاشياء ، فاللغة والوجود دائراتان متخارجتان (١) .

(١) يوسف كرم : تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٤٨، ٤٩.

## سقراط

(٤٦٩ - ٣٩٩):

هذه الحركة السوفسطائية كانت خليقة ان تغطي على الفلسفة اليونانية ، ولكن جاء سقراط فوجه الفلسفة وجهة جديدة ، وفتح فيها روحًا منعشة فاستأنفت سيرها الى الامام .

ولد في اليون سنة ٤٦٩ ، وعلم فيها . وقد اخذ موقفاً معارضًا لموقف السوفسطائيين . وكان ليحثه مرحلتان تدعىان « التهكم والتوليد ». في الاول كان يتصنع الجهل ، ويتظاهر بتسلم اقوال محدثيه ، ثم يلتقي الاسئلة ويعرض الشكوك ، شأن من يطلب العلم والاستفادة ، بحيث ينتقل من اقوالهم الى اقوال لازمه منها ولكنهم لا يسلموها فيوقدتهم في التناقض ويحملهم على الافرار بالجهل . فالتهكم السقراطي هو السؤال مع تصنع الجهل او تجاهل العالم . وغرضه تخلص العقول من العلم السوفسطائي اي الزائف ، واعدادها لقبول الحق .

وينتقل الى المرحلة الثانية ، فيساعد محدثيه بالاسئلة والاعتراضات مرتبة ترتيباً منطقياً للوصول الى الحقيقة التي افروا انهم يجهلونها ، فيصلون اليها وهم لا يشعرون ، ويحسرون انهم اكتشفوها باقسمهم (١) .

فالتوليد هو استخراج الحق من النفس . وكذن سقراط يقول في هذا المعنى انه يخترف صناعة امه - وكانت قابلة - الا انه يولد نفوس الرجال .

وكان في جده يعنى كل العناية بعد الالفاظ والمعانى الدائر عليها الحديث ، بخلاف السوفسطائيين الذين كانوا يعولون على اشتراك الالفاظ وابهام المعانى ويتناشون الحد الذي يكشف المغاظلة .

وكان يستخدم الاستقراء ، فيتدرج من الجزئيات الى الماهية المشتركة بينها ، ويحاول حد هذه الماهية . وتنحصر الفلسفة عنده في دائرة الاخلاق . وكان قد اخذ شعاراً كلاماً قرأها في معبد دلفي ، هي: « اعرف نفسك بنفسك » ، فتحول النظر من المسائل الطبيعية الى النفس الانسانية .

وتلور الاخلاق على ماهية الانسان ، وكان السوفسطائيون يدعون ان الطبيعة الانسانية شهوة وهوى ، ويرتبون على هذه القضية ان غاية الانسان اللذة . فقال سقراط

(١) بعض امثلة على ذلك تزيد في محاررات افلاطون (المهمورية ١٤٧ - ١٤٩) .

عل عكس ذلك ، ان للانسان روحأ يسيطر على الحس ، ففایته اذن عقلية روحية ، لا تتحقق تماماً الا في العالم الآخر حين تكون النفس قد خلصت من الجسم وشاغله ، وفرغت لعملها انخاوص وهو الفكر .

وواجب النفس ان تهياً للعالم الآخر بممارسة الفضيلة ، اذ ان الفضيلة هي خيرها المحقيق . والفضيلة علم ، والرذيلة جهل . وما ان نعلم الانسان الفضيلة وبنصره بالخير حتى يتوجه اليها ، اما الشرير فرجل جهل نفسه وثيروه ، ولا يمكن ان يقال انه ارتكب الشر عدداً .

لقد اضطط جداله نفراً من الشعرا واتلطياء والسياسيين ، فاتهمه ثلاثة من مواطنه في اواخر أيامه « بأنه ينكر آلة اثينا ويقول بألة آخرين ويفسد عقائد الشباب » وطلبوه عقاباً له الاعدام . والحقيقة ان البواعث على الاتهام كانت شخصية ، ولكن المتهمن اثاروا القضاة (وكانوا حولي خمسة من عامة الشعب) وذكروا لهم حلات سقوط على الديموقراطية الائتية لاسرافها في المساواة بين المواطنين في الشروون العامة دون اعتبار لأقدارهم ، ولاعتنادها في اختيار الرجال المسؤولين على القرعة دون الكفاءة وساعد سقوط من جهته على نفور القضاة منه بما ضمن دفاعه عن نفسه من ترفع وتعال ، فحکموا عليه بالاعدام . سبق الى السجن ومحکث به شهراً ، وكان اصدقاؤه وتلاميذه يتقددون عليه كل يوم ، واتسروا فيما بينهم على تبريره وعيثوا له اسباب المrob ، ولكنه ابى . فلما حل الاجل شرب السم ومات سنة ٣٩٩ .

## الفلاطون

(٤٢٧ - ٣٤٧ قبل الميلاد) :

حياته :

ولد افلاطون في اليونا او في اجينا (الجزيره الواقعه قبله اثينا) في اسرة عريقة الحسب . تثقف كاحسن ما يثقف ابناء طبقته ، وقرأ شعراء اليونان ونظم الشعر التمثيلي . ثم اقبل على العلوم واظهر ميلاً خاصاً لرياضيات . وفي سن العشرين تعرف الى سقراط ، فأعجب بفضلة والزمه . وما كاد يبلغ الثالثة والعشرين حتى اراد تقر من اهله واصدقائه ، وقد اختصوا الحكم بمساعدته اسبرطة ، ان يقلدوه « اعمالاً تناصبه » فائز الانتصار . وطفي الاستراتطيين وبغوا ، وامعنوا في خصومهم تقىً وفتقىً ، وصادروا ممتلكاتهم ، ثم انقسموا على انفسهم ، فلاؤا المدينة قساداً ، ولاؤاً قلبه عمّا . ولا هزمهم الشعب وقامت الديموقراطية ، انصفت بعض الشيء ، ولكن الديموقراطية اعدمت سقراط فليس افلاطون من السياسة ، وايقن ان الحكومة العادلة لا ترجمل ارتجالاً ، وانما يجب التمهيد لها بالتربيه والتعلم . فقضى حياته يفكر في السياسة ويهتم لها بالفلسفه ، ولم تكن له قط مشاركة عملية فيها .

بعد موته سقراط اتجه الى ميباري حيث اتصل بقديس الرياضي الكبير ، ثم سافر الى مصر واتصل بمدرستها الكهنوتيه ، واطلع على علم الفلك . ثم زار جنوب ايطاليا ، ثم الى صقلية حيث حصل سوء تفاهم بينه وبين ملوكها ، فاعتقله الملك وارسله الى جزيره اجينا التي كانت حلقة اسبرطة ضد اثينا . فعرض في سوق الرقيق ، فافتداه رجل من قورينا وعاد افلاطون الى اثينا .

اثناً في اثينا عام ٣٨٧ مدرسة في ابنته تطل على بستان اكاديموس ، فسميت بذلك « الاكاديميه » . ظل يعلم فيها ويكتب اوربعين سنة . وكان مستمتعه من الاثنين ويونان الجزء وتراتيما واسيا الصغرى ، بينهم بعض نساء . وكان التعليم يتناول جميع فروع المعرفة . وتوفي افلاطون في اثناء حرب فيليبيوس المفروفي على اثينا ، فلم يشهد ما اصاب وطنه من انحطاط .

مصنفاته :

افلاطون اول فيلسوف وصلت اليونا كتبه كلها ، وهي كثيرة تفاصيل طولاً وقصراً . منها محاورات ومنها رسائل . نسب اليه الاقدمون ستة وتلاثين مصنفأً ، قسموها الى تسعه اقسام سميت « رابوعات » لاحتواء كل قسم على اربعة مصنفات . اما المحدثون

فأنهم ربواها بحسب صدورها ليتمكن تبع فكر الفيلسوف في تطوره . فقسموها إلى طوائف ثلاثة معتمدين على كتاب «القوانين» (وهو آخر ما كتبه أفلاطون) في الأسلوب الادني والقليلي . فالمحاورات التي اسلوبها بعيد عن اسلوب «القوانين» هي مصنفات الشباب ، والمحاورات الأقرب هي مصنفات الكهولة ، والمحاورات التي يظهر فيها الجدل الدقيق والجذاف فهي محاورات الشيخوخة .

اما مصنفات الشباب فتتضم «بالسفرطانية» لأن منها ما هو دفاع عن سقراط ومنها ما هو مثال للمنهج السقراطي . تذكر منها : «احتجاج سقراط» ، على اهل اثينا ، «اقرسطون» يذكر فيها ما عرضه هذا التلميذ من الفرار ، وما كان جواب سقراط ، «اوطيفرتون» يصف فيها موقف سقراط من الدين ، «غورغیاس» في تقدیم السوفسطائيين وفي اصول الاخلاق ، «بروتاغوراس» في السوفسطائي ، ما هو ، وما الثالثة من تعليمه ، وهل يمكن تعلم السياسة والفضيلة ، والمقالة الاولى من كتاب «الجمهورية» في العدالة ، هل هي وضعية ام طبيعية (والكتاب معروف عند العرب باسم «بولیطیا الصغير» ، ويعرف ايضاً منهم باسم «كتاب السياسة») .

اما مصنفات الكهولة فأهمها «مينون» يحاول فيها ان يحد الفضيلة ، فيعرض نظريته في ان العلم ذكر معارف مكتسبة في حياة سماوية سابقة على الحياة الارضية ، «المأدبة» (او سببیسوم او النادي عند الاسلاميين) يدرس الحب ويشرح مذهبة في الحب الفلسفي ، «فیدون» (او «فاذون» عند الاسلاميين) يصور المثل الاعلى للfilسوف ويدلل على خلود النفس ويقص موت سقراط ، «الجمهورية» (تسع مقالات) يرسم المدينة المثل ، «بارمنیلس» يراجع فيها نظرية (المثل) ، «تیتانوس» يحدد فيها العلم ويخلل الخطأ .

اما مصنفات الشيخوخة فتتضم «السيامي» (بولیطیقوس او المدبر ، او مدبر المدينة عند الاسلاميين) يسأل ما هو ، ويعود الى مسائل «الجمهورية» ، «طیاوس» يصور تكوين العالم ، فيذكر الصانع والطبيعة ايجالاً وتفصيلاً ، وفي «القوانين» تشرع ديني ودني وجنائي في الثني عشرة مقالة ، وهذا الكتاب هو الوحيدة الذي خلا من شخص سقراط .

وقد جمعت له ايضاً «رسائل» خاصة .

### المعرفة

افلاطون اول فيلسوف بحث مسألة المعرفة لذاتها . وجد نفسه بين رأيين متعارضين : رأي من يرد المعرفة الى الاصحاس ويزعم انها جزئية متغيرة (مثل السوفسطائيين) ، ورأي

سقراط الذي يضع المعرفة الحقة في العقل ويجعل موضوعها الماهية المجردة الضرورية .  
فاستقصى أنواع المعرفة ، فكانت أربعة :

١ - الاحساس ، وهو ادراك عوارض الاجسام او اشباعها في اليقظة وصورها في النام .

٢ - الظن ، وهو الحكم على المحسوسات بما هي كذلك ، وهذه الاحكام نسبية متغيرة تتعلقها بالمادة .

٣ - الاستدلال ، وهو علم الماهيات الرياضية المتحققة في المحسوسات (مثل الحساب والفلك والهندسة والموسيقى) ؛ فان هذه العلوم ، ولو انها تبدأ من المحسوسات وتستعين بها ، الا ان لها موضوعات متباينة من المحسوسات ولها ماهية خاصة ، فثلاً الحساب علم يبحث عن الاعداد اقفالها بصرف النظر عن المدارات ، والهندسة هي النظر في الاشكال اقفالها ، والفلك يفسر الطواهر السماوية بحركات دائرة راتبة ، والموسيقى علم يكشف النسب العددية المقومة للألحان .

هذه العلوم تضع امام الفكر صوراً كليلة ، ونسبة وقوافل تتكسر في الجزيئات ، لذا يستخدم الفكر الصور المحسوسة في هذه الدرجة من المعرفة لكن لا كموصنع بل كواسطة لتبني المعاني الكلية المقابلة لها والتي هي موضوعه .

٤ - التعلم ، وهو ادراك الماهيات المجردة من كل مادة : مثلاً نرى الشيء الواحد كبيراً بالإضافة الى آخر ، صغيراً بالإضافة الى ثالث ، مما يدل على انه في نفسه ليس كبيراً او صغيراً ، وان الكبر والصغر معيان مقارقان له تطبيقها عليه . وكان نرى الشيء الواحد شيئاً باخر او مضاداً او مماثلاً ، مساوياً او غير مساو ، جيلاً خيراً عادلاً ، الى غير ذلك من الصفات المقارقة للاجسام ، والمتلقة من غير معاونة الحواس . فنتساءل عن الكبر والصغر والتباين والتباين والتباين والجبل والعدالة وما اليها ، كيف حصلنا عليها وهي ليست محسوسة ، وهي ضرورية لتركيب الاحكام على المحسوسات . فيلوح لنا حينئذ انها موجودة في العقل قبل الادراك الحسي .

#### نظريّة المثل :

لا بد ان تكون تلك المعاني الضرورية للحكم على المحسوسات موجودة في العقل قبل الادراك الحسي ، لأنها هي التي تجعل الحكم ممكناً ، ولأنها عبارة عن المادة وعوارضها ، كاملة ثابتة ؛ فلا يمكن ان تحصل في النفس عن الاجسام الجزئية المتباعدة ، فلا يبقى الا انها حصلت في العقل عن موجودات مجردة كاملة ثابتة مثلها ، وان هذه الموجودات ، التي هي مبادئ المعرفة عندنا ، هي ايضاً مبادئ الاجسام ، وان الجسم جزء

من المادة «يشارك» في واحد من تلك الموجودات المجردة ، فيتشبه به ويحصل على شيء من كماله ويسمي باسمه . فالموجودات المجردة «مثل» الاجسام («مثال» يوكلت بجموعها «العالم المعمول» ، كما ان جموع الاجسام يوكل العالم المحسوس ؛ والمثال هو الموجود بذاته ، فاذا تحدثنا عنه قلنا «الإنسان بالذات» ، ولابد بالذات بالعدلة بالذات» الى غير ذلك . اما الجسم فشيء له وصورة زائلة .

وكما ان الاجسام متربة بعضها فوق بعض في انواع واجناس ، فكلملك المثل حق  
تنتهي الى واحد يدعوه افلاطون تارة مثال الخير ، ليدل على ان الخيرية مبدأ الاليماد  
والفض ، واخرى بمثال الجمال ليدل على ان غابتنا الفضوى ليست في المجالات  
الناتجة الزائلة بل في المجال بالذات الكامل الدائم ، وثالثة بالصانع يقصد به موجوداً  
خيراً بالذات اراد ان يفيض خيريته فنظم المادة المضطربة عهذا يأ المثل ، فكان منها  
هذا العالم المنجم الجميل . ولثلاثة مرادفة له .

## كيف عرفنا العالم المعمول :

ان شيئاً من التأمل يدلنا على انت نستكشف المثل في النفس بالتفكير . وما علينا الا ان نغرب الامر في قى لم يتلق المتنسنه ، نجده يجيب عن الاسئلة اجاية حكمة ويستخرج من نفسه مبادئ هذا العلم . فإذا كانا نستطيع ان نستخرج من افستنا معارف لم يلقتها لنا احد ، فلا بد ان تكون كامنة في النفس ، ولا كانت النفس لم تستكتسبا من عالم المحسوسات ، فلا بد ان تكون قد اكتسبتها في حياة سابقة على الحياة الراهنة . فكما ادركت اشيائها بالحواس تذكرتها وحكمت بها على تلك الاشياء . بذلك يفترس اكتسابنا للعلم بالاتصال بين المقول والمحسوس في النفس ، فالعلم تذكر المثل ، والجهل نسيانها .

وفعلاً يقول أفلاطون إن النفس كانت أول امرها في العالم المعمول خالصة من الجسم وللإدراك ، شاهد المثل في صحبة الآلهة ، ثم ارتكبت أمراً فكان عقابها المفروض إلى الجسم ، ففتشت كافية مادتها على بصيرتها وانتسبتها عليها ، غير أن المحواس أذ ظهرها على الجزيئات نبه فيها عليها التدريب وتسخنها على استكماله .

## قصة الكهف :

هذا العالم المعمول مثلكاً معه مثل اناس وضموا في كهف منذ الطفولة ، واثقوا بسلاسل تقبيله بحيث لا يستطيعون نهوضاً ولا مثباً ولا تلتفتاً ، وادبرت وجهم الى داخل الكهف ، فلا يملكون النظر الا امامهم مباشرة ، فيرون على الجدار ضوء نار

عظيمة ، واشباح اشخاص واشياء تغير وراءهم . ولا كانوا لم يروا في حياتهم سوى الاشباح ، فانهم يتورمنها احياناً . فإذا اطلقنا احدهم وادرنا وجهه للنار فجأة ، فإنه ينهر ويتحسر على مقامه المظلم ، ويعتقد ان العالم الحق معرفة الاشباح . ثم يفيق من ذهوله وينظر الى الاشياء في صفو الليل الباهت ، او الى صورها المنككة في الماء ، حتى تعتاد عيناه صفو النهار ويستطيع ان ينظر الى الاشياء انفسها ثم الى الشمس مصدر كل نور .

فالكھف هو العالم المحسوس ، وادراك الاشباح المعرفة الحسية ، والخلاص من الجمود ازاء الاشباح يتم بالجلد ، والاشياء المرئية في الليل او في الماء الانواع والاجناس والاشكال ، اي الامور الدائمة في هذه الدنيا . فالاشياء المدققة المثل ، والنار صفو الشمس ، والشمس مثال انخbir ارفع المثل ومصدر الوجود والكمال . فالفلسف المحق هو الذي يميز بين الاشياء المشاركة ومثلها ، ويتجاوز المحسوس المغير الى نمودجه الدائم ، ويؤثر الحركة على الظن فيتعلق بالانخbir بالذات والجلد بالذات .

## الوجود

الله :

يرهن افلاطون على وجود الله بواسطة الحركة والنظام . ويعزى افلاطون سبع حركات : حركة من يمين الى يسار ، ومن يسار الى يمين ، ومن امام الى خلف ، ومن خلف الى امام ، ومن اعلى الى اسفل ، ومن اسفل الى اعلى ، وحركة دائيرية . وحركة العالم دائيرية متقطنة لا يستطيعها العالم بذاته ، فهي معلولة لعملة عاقلة ، وهذه العملة هي الله ، اعطي العالم حركة دائيرية على نفسه وحرمه الحركات الست الأخرى ( وهي طبيعية فنعته من ان يجري بها على غير هدئي ) ( معاوره تباوس ٣٤ (١) و ٤٣ (ب) ) .  
اما بخصوص النظام فيقول ان العالم آية فنية غاية في الجمال ، ولا يمكن ان يكون النظام البادي فيها بين الاشياء بالاجمال ، وفيما بين اجزاء كل منها بالتفصيل ، نتيجة علل اتفاقية ، ولكنه صنع عقل كامل توحي الانخbir وترتّب كل شيء عن قصد .

فيعرف افلاطون الله بأنه روح عاقل ، حركة ، منظم ، جيل ، خير ، عادل ، كامل . وهو بسيط لا تنوع فيه ، ثابت لا يتغير ، صادق لا يكذب ، ولا يتشكل اشكالاً مختلفة ، كما صوره الشعراة . وهو كله في حاضر مستمر ، فان اقسام الزمان لا تلام الا المحسوس ومحن حينما نضيئ الماضي والمستقبل الى الجوهر الدائم فنقول كان وسيكون ، ندل على اتنا نجهل طبيعته ، اذ لا يلامه سوى الحاضر . وهو معنى بالعالم .

## العلم :

يعرض افلاطون قصة تكوين العالم في محاورة « تهاؤس ». و « تهاؤس فيثاغوري » ، اطلقه افلاطون لأن تكوين العالم قائم على مبادئ عقلية رياضية .

كان العالم في الأصل « مادة رخوة » اي غير معينة ولكن قابلة للتمييز . فليست العناصر (الماء ، الهواء ، النار ، التراب) مبادئ الاشياء لأنها معينة من جهة ، ولأنها من جهة اخرى تحول بعضها الى بعض ، فيدلنا هذا التحول على أنها صور مختلفة تتعاقب في موضوع واحد غير معين في ذاته .

هذه المادة الاولى كانت تتحرك حركات اتفاقية ، تلك الحركات الست (دون الحركة الدائرية) من غير نفس تدبرها . فانحدرت ذراتها على حسب تشابها في الشكل وألفت العناصر الاربعة : النار ، مؤلفة من ذرات هرمية ، اي ذات اربعة اوجه تشبه من السهم ، لذلك كانت اسرع الاجسام واقفتها ، والهواء مؤلف من ذرات ذات ثمانية اوجه ، اي من هرمين ، والماء من ذرات ذات عشرین وجهًا ، والتراب اقل الاجسام من ذرات مكعبية . وبعد ان تنظمت المادة هذا النوع من التنظيم بتوزعها عناصر اربعة – وهو اقصى ما تستطيع ان تبلغ اليه بلادتها – ظلت العناصر مصطربة هوجاء « كما يكون الشيء وهو خلو من الالمة » حتى عين الصانع لكل منها مكانه ورتب حركته (تهاؤس ٥٢-٥٧) .

ثم ذكر الصانع في ان يجعل العالم ابداً ، لا كابدبية التموج ، فانها مبنية على الكائن الحادث ، فبني بصنع « صورة متحركة للأبدية الثابتة » فكان الزمان يتقدم على حسب قانون الاعداد ، وكانت الأيام والليالي والشهور والفصل ، ولم تكن من قبل . ورأى الصانع ان خير مقياس للزمان حركات الكواكب . فأخذ ناراً وصنع الشمس والقمر والكواكب الأخرى مشتعلة مستديرة ، وجعل لكل منها نفساً تحركه وتدببه . ولا كان مبدأ التدبير إلهياً بالضرورة فقد صنع هذه النقوس مما تختلف بين بيده بعد صنع النفس العالمية ، الا انه جعل تركيبها اقل دقة من تركيب هذه ، فكانت ادنى منها مرتبة ، ولكنها إلهية مثلها عاقلة خالدة ، يأتيا انخلود لا من طيب عنصرها بل من خبرية الصانع تابي عليه ان يعلم احسن ما صنع .

## النفس الانسانية :

يقول افلاطون ان النفوس البشرية كانت في عالم الكواكب تتبعها ، كما في عربة ، تلعل على عالم المثل . وعجزت في احدى محاولاتها ، عن اللحاق بنفوس الكواكب ، وبلوع قبة السماء ، ومشاهدة عالم المثل ، فهبطت من علوها ، وحلت في ابدان بشرية .

واذن هبوط النفس الى البدن نتيجة عجز ، ومن باب التجوز ، يدعى افلاطون عجزها جنائية ، وعقوبتها عقاباً .

اما رأي افلاطون في ماهية النفس وعلاقتها بالجسم فلا يخلو من التردد والغموض . ففي المعاورة الواحدة (القىدون) يحد النفس تارة بانها فكر خالص ، وطوراً بانها مبدأ الحياة والحركة للجسم ، دون ان بين ارتباط هاتين المعاورتين ، ولا اينهما الاساسية . كذلك الحال في علاقة النفس بالجسم : فتارة يعتبرها متأزيزين فيقول ان الانسان النفس ، وان الجسم آلة ، وتارة يضع بينها علاقة وثيقة ، فينذهب الى ان الجسم يشغلها عن فعلها الثاني (الفكر) ويجلب لها الالم بمحاجاته وللامه ، وانها هي تقهقر وتتمل على انخلاص منه (قىدون) ، دون ان بين افلاطون ماهية هذا التفاعل ، بل هو يذهب بهذا التفاعل الى حد علاج الجسم بالنفس والنفس بالجسم (تياروس) وقيام الشعور والادراك في النفس عند تأثير الجسم بالحركة المادية على ما بين هذه الحركة والظاهرة النفسية من تباين .

وفي «الجمهورية» يرد الاعمال النفسية الى ثلاثة : الادراك والغضب والشهوة ، ويسأل هل يفعل الانسان بمبادئ مختلفة ، ام مبدأ واحداً يعينه هو الذي يدرك ويغضب ويحسن لذات الجسم ؟ فيقرر ان المبادئ علة ، لأن شيئاً ما لا يُحدث ولا يقبل فعلين متضادين في وقت واحد ومن جهة واحدة ، فلا يضاف الى حالات تضاداته الا تضليل اجزاء فيه ، فيجب ان تميز في النفس جزءاً ناطقاً وجزءاً غير ناطق ، لما نحسه فيما من صراع بين الشهوة تدفع الى موضوعها والعقل يعنى عنه . ولنفس السبب يجب ان تميز في الجزء غير النطقي بين قوتين لها الغضب والشهوة : الغضب متوسط بين الشهوة والعقل ، ينحاز تارة الى هذا ، وطوراً الى تلك ، ولكنك يثور بالطبع للعدالة ، وتخون ما لا تغضب على رجل منها يسبب لنا من ألم اذا اعتقדنا انه على حق ، للذكك كثيراً ما يناصر الغضب العقل على الشهوة ، ويعينه على تحقيق الحكمة في ما هو خلو من العقل والحكمة (الجمهورية ، م ٤) . وهذا كلام يدل على وجود قوى ثلاثة في النفس الواحدة . ولكن افلاطون (في معاورة تياروس) يضع ثلاثة نفوس ، ويعين لكل منها عملاؤ في الجسم ، فيضيف الى صعوبة التوفيق بين النفس والجسم صعوبة التوفيق بين النفوس الثلاث . وفي معاورة (في تياروس) يشبه النفس في حياتها السماوية الاول بمركبة مجنة ، الحوذى فيها العقل ، والجرودان الارادة والشهوة . وكلامه في (تياروس) يشعر بان الغضبية والشهوانية صنعتها الآلة للحياة الارضية والوظائف البدنية .

اما فيما يتعلق بخلود النفس فقد اختص افلاطون هذه المسألة بقسط كبير من عنایته ، ذكرها في جميع كتبه ، فخصص لها معاورة (قىدون) حيث يأتي بثلاثة ادلة : اولاً عرض لرأي متواتر يقول ان النفس التي تولد في هذه الدنيا تأتي من عالم آخر

كانت ذهبت اليه بعد موت سابق ، وان الاحياء يبعثون من الاموات ؛ فإذا صع هذا الرأي فان النفس لا تموت بموت الجسم . لكن هذا تسلیم برأي لا تدليل . والدليل الثاني يدور على تعلق المثل : فان المثل بسيطة ، ومن ثم فهي ثابتة ، اذ ان المركب هو الذي ينحل الى بساطته ويتحول ، اما البسيط فلا يجوز عليه تحول او انحلال ، فلا بد ان تكون النفس التي تعلق المثل شبيهة بها ، على حسب القول القديم : « الشيء يدرك الشيء » . وعلى ذلك فالنفس بسيطة ثابتة (الفيديون) ، وهذا الدليل وارد في الجمهورية ايضاً ، م ١٠) . والدليل الثالث قائم على نظرية المشاركة : لما كانت النفس حياة ، فهي مشاركة في الحياة بالذات ، ومتافية للموت . بالطبع ، ليست تقبل الماهية ما هو خد لها ، فالنفس لا تقبل الموت (الفيديون) . في نهاية حباتها الارضية الاولى ، تعود النفس الى العالم الآخر : الصالحة الى السماء تنعم فيها ، والشريعة الى احشاء الارض تكفر عن آثامها .

بعض نفوس الاشرار قد تخلد في العذاب ، وقد تفني ، لكنه ما تماقت في الام . اما باقي النفوس الشريرة ، وكل النفوس الصالحة ، فتعود ، بعد الف سنة ، الى اجسام جديدة ، الى تنا夙خ اول . تختار هذه النفوس بالقرعة نوع حياتها الجديدة ، ونوع بدنها ، فتكون رجلاً او امرأة ، او حيواناً ، وتنسلك سبلاً من العيش لا تتعصي . وقد تختار نفس صالحة حياة سعيدة ، كما قد تختار شريرة حياة سعيدة . ثم تشرب كل هذه النفوس شراباً ينسها كل ما رأت ، وتنام لتنسية ط نصف الليل ، على صوت صاعقة ، وتغور عبر السماء حتى تنهي الى ما اختارت من اجسام ارضية .

ويتكرر التنا夙خ لهذه النفوس الف سنة بعد الف ، بعضها يشقى وبعضها ينعم ، الى ان يتم لها عشرة آلاف سنة من التنا夙خ والجهاد . وحينئذ تعود جميعها الى عالم الكواكب ، وتقوم بمحاولات جديدة لتعلل على عالم المثل . فلنفترض البشرية ادوار : كل عشرة آلاف سنة تحاول مشاهدة المثل : ان استطاعت عاشت دورة عشرة آلاف سنة اخرى سعيدة في عالم الكواكب ، وان عجزت هبطت الى عالم الابدان مدة عشرة آلاف تتجدد وتتباخ ، وتعود في نهايتها الى عالم الكواكب لتقوم بمحاولة جديدة .

### الاخلاق

قال السوفسطائيون : ان القانون الخلقي الذي يخشاه الناس اثما هو من وضع الناس كالقانون المدني ، لا من وضع الطبيعة ، بل ان الطبيعة تأساه وتعارضه : فبحسب الطبيعة الامر الاقباع هو الأحسن ، والأخس تحمل الظلم ، وبحسب القانون الخلقي ارتكاب الظلم هو الأحسن الأقباع .

ولقد نشأ هذا التباين من ان القانون سنه الصيغاء والسود الاعظم بالإضافة الى مصلحتهم الخاصة ، فقصدوا الى تغريب الاقرءاء وصدئ عن التفرق عليهم ، وذهبوا الى ان النظام يقوم بالذات في ارادة التسامي على الآخرين . ولكن الطبيعة تقدم الدليل على ان العدالة الصحيحة تقضي بان يتفوق الاحسن الاقدر ، وان علامه العدالة سيادة القوى على الضعيف ، وادعاء العصييف لهذه السيادة .

ثم يلاحظ ان الكل يطلب السعادة ، فكيف يستطيع ان يعيش سعيداً من يخضع لأى شيء كان ، قانوناً ام انساناً؟ الا ان العدالة والفضيلة والسعادة بحسب الطبيعة ان يتمهد الانسان في نفسه اقوى الشهورات ، ثم يستخدم ذكاءه وشجاعته لارضائها مما تبلغ من قوة ، مع تظاهره بالصلاح لأسكات العامة والانقطاع بحسن الصيت ، ولا يتنفس هذا لغير الرجل القوي .

يلاحظ افلاطون على هذا القول فسأل : ان كانت الكثرة هي التي فرقت القانون ، فهي الاحسن من حيث انها الاقدر وقوانينها حسنة حسب الطبيعة لانها قوانين الاقدر . وان كانت ترى ان العدالة تقوم في المساواة وان الظلم اقبح من الانظام ، فرأيتها مطابق للطبيعة ، واذن لا تعارض بين الطبيعة والقانون .

ثم هل الاقوى هو الاسعد؟ كلا ، ان حياته محبقة تمسة ، هو يميل الى الاسراف في شهوته ، ولا كان الاشتاء ألم من الحرجان ، كان ابناء الشهورات لا جل ارضياتها عبارة عن تمهد آلام في النفس لا يهدأ ، وكانت حياة الشهوة موتاً متكرراً، مثلها مثل الدن المقرب تصب فيه فلا يمتل ، او مثل الاجر يلا يفتأ يحمس حاجته لذك جلده فيدخل بقعة فزى يد حاجته ويقضى حياته في هذا العذاب . مثل هذا الخلق لا يمكن ان يحبه الناس ، ولا ترضى عنه الآلهة ، بل لا يمكن معاشرته ، فلا ينورق لذلة الصدقة ، فهو شقي للغابة ، والدولة التي يحكمها اشقي الدول .

#### الفضيلة :

الفضائل ثلاث تدبر قوى النفس الثلاث : الحكمة فضيلة العقل تكمله بالحق ، والعنفة فضيلة القوى الشهوانية تلطف الاهواء فترىك النفس هادئة والعقل جرأ ، ويتوسط هذين الطريقين الشجاعة وهي فضيلة القوة الفضائية تساعد العقل على الشهوانية فتتعاون اغراء اللذة ومخافة الالم .

والحكمة اول الفضائل ومبنيها ، فلو لا الحكمة جلرت الشهوانية على خليقتها ، وانقادت لها الفضية . ولو لم تكن العنفة والشجاعة شرطين للحكمة تمهدان لها السبيل وتشرفان بخدمتها ، لما خرجننا من دائرة المفعة الى دائرة الفضيلة ، اذ « ما المرب من

للة لليل لللة اعظم ، سوي عفة مصدرها الشر ، وما خوض النظر لاجتناب خطر آخر ، سوي شجاعة مصدرها انحصار . ليست الفضيلة هذه الحسنة الفرعية التي تستبدل للذات بلذات واحزانها باحزان ومخاوف بمخاوف ، كما تستبدل قطعة من النقد باخرى ، فان النقد الجيد الوحيد الذي يجب ان يستبدل بسائر الاشياء هو الحكمة ، بها نشتري كل شيء ونحصل على كل الفضائل ، اما الفضيلة الخالية من الحكمة ، والناثنة عن التوفيق بين الشهوات ، فهي فضيلة المبدة » (فيدون) .

الفضيلة اذًا من جنس العقل والنفس ، ولا يسوع ان نذكرها الا بالإضافة اليها ، والحياة الفاضلة لا تستمد قيمتها من لذتها او منفعتها ، بل من هذه الاصافة . ويستحيل على من ينكر النفس والعقل ان يبلغ الى معنى الفضيلة . واذا ما حصلت هذه الفضائل الثلاث للنفس ، فخضعت الشهوانية للفضيلة والفضيلة للعقل ، تتحقق في النفس النظام والتناسب . وسيمي افلاطون حالة التنااسب هذه بالعدالة ، باعتبار ان العدالة ، بوجه عام ، اعطاء كل شيء حقه . فليست العدالة عنده فضيلة خاصة ، ولكنها حال الصلاح والبر الناثنة عن اجتماع الحكمة والشجاعة والغة .

والعدالة الاجتماعية هي تعميق مثل هذا النظام في علاقات الافراد . ان الرجل الصالح في نفسه صالح بالضرورة في معاملاته ، والعكس بالعكس . ان العدالة تستتبع الاحسان تامًا شاملًا ، فلا تخدعها بانيا الاحسان الى الاصدقاء والاساءة الى الاعداء ، لأن الاصدقاء اسامة الى النفس اولاً . فالذى يقابل الشر بالشر يفقد عدالته ، ويزيد الشرير شرًا ، فتنتزع هذه العدالة المزعزعة ضدها من الناحتين ، وهذا خلف . استمع الى سقراط يتحدى السوفياتين ويقلب آثيم رأساً على عقب ، حيث يقول : « انا لا ابني ارتكاب الفعلم ولا تحمله ، ولكن اذا وجب الاختيار فانا اختار الثاني » ويقول : « انا انكر ان يكون منتهي العار ان اصفع ظلماً ، او ان تقطع اعصابي ، او ان اسلب ملي ، وادعى ان العار يلحق المعتدي ، وان الفعلم اقبع وأنكسر لصاحبه منه لفضحيته » (غورغياس) .

الفضيلة علم ، والفضل هو الحاصل على العلم بانغير ، يعرف ما يجب ان يفعل في كل حالة ، لأن نظرة شاخص داعماً الى انغير المطلوب .

### السياسة

السياسة عند افلاطون العدالة في المدينة ، كما ان الفضيلة العدالة في الفرد . للثالث يفتح القول في « الجمهورية » بمحاولة لتحديد معنى العدالة :

- ١ - اذا قيل ان العدالة هي ان نرد للغير ما يجب له ، يرد سقراط (وهو بطل

الحوار) سائلًا: هل من العدل ، مثلاً ، ان نزد لصديق جن سلاحاً او مالاً اودعه امانة عندها؟

٢ - واذا قيل ان العدالة هي نفع الاصدقاء وضرر الاعداء ، يرد سقراط: ان الانسان قد يخدع ، فيصادق الاشرار ويعادي الاخيار ، فتصبح العدالة نفع الشرير وضرر الصالح . ثم ان الاسامة الى الشرير تجعله اسوأ ، فلا يجوز للعادل ان يسيء الى انسان .

٣ - واذا قيل ان العدالة هي ما فيه نفع الحاكم ، اي نفع الحاكم ، هي خضوع الرعية لقوانين السلطان ، يرد سقراط قائلًا: ان الحاكم قد يغلط ، فينفع قوانين ضرر له . ثم ان الحاكم الصالح لا يبني من وضع القوانين نفعه الخاص ، بل نفع الرعية .

٤ - وانحرضاً قيل ان العدالة هي قوانين فرضها خوف النظام : رأى الناس ان مقاومة الظلم اسوأ من اقراه . لهذا بعد ان تظلم الناس ، وقايسوا وطأة العذوان ، وخبروا العدالة والظلم كلها ... رأوا من التغير ان يفتقدوا على الا يظلموا او يظلموا . ومن هنا نشأت القوانين والمعاهدات ، ودعوا ما قضى به القانون مشروراً عادلاً . ذاك هو اصل العدالة وجوهرها (الجمهورية ١ - ٣٥٩) .

لدى هذا التحديد رأى سقراط ان يبحث العدالة على نطاق اوسع ، فتبعد بنوع اوضح . رأى ان يبحث ما العدالة في الدولة قبل ان يحدد ما العدالة في الفرد .

يقرر افلاطون ، بعد ذلك ، ان الاجتئاع ظاهرة طبيعية ناشئة من تعدد حاجات الفرد وعجزه عن قصائتها وحده . تألف الناس اولاً جماعات صغيرة تعاونت على توفير المأكل والمسكن والملابس ، ثم ترايد العدد حتى ألقوا مدينة . فلم تستطع ان تكفي نفسها بنفسها ، فلتجات الى التجارة والمالحة . هذه المدينة الاولى الفطرة ، مثال البراءة السعيدة ، ليس لها من حاجات الا الضروري . ولكن هذا العصر النهبي الفضي يوم فطن الناس الى جمال الترف والفن ، فنبتت فيهن حاجات جديدة ، واستحدثنوا صناعات لارضائها . وضاقت الارض بن علية ، فتشبت المزبور وتآلفت المليوش . هذه المدينة الثانية هي المدينة المتحضرة وهي عسكرية .

فعلى اية صورة نبني مدينتنا لنتحقق فيها العدالة؟

يجب ان نشخص بابصارنا الى «المدينة بالذات» : فنجد ان بينها وبين النفس شيئاً قوياً : فان للمدينة ثلاثة وظائف: الادارة والدفاع والاتصال ، تقابل قوى النفس الثلاث: الناطقة والنفسية والشهوانية . فاذن يجب ان تتركب المدينة من طبقات ثلاثة: الحكام والجنود والشعب . الطبقتان الاولى والثانية حراس المدينة ، حراسها من الخلل

الداخلي والخطر الخارجي ، فهم عادها واليهم يحب ان توجه العناية بتنوع خاص . لاجل تغريب الحراس يجب ان تميز من بين الاحداث ، ذكوراً وإناثاً ، اصحاب الاستعداد الحربي ، فتقسمهم طائفة مستقلة وتعهدهم بالتربيه ، ولو ان المرأة اضعف من الرجل الا انها قد تصلح لجميع ما اختص به نفسه من اعمال ، كالطلب والموسيقى والعلم والفلسفة والرياضة وال الحرب ؛ فليس ما يمنع من تكليف النساء الحراسة متى ساواهن الرجال في الكفاءة لها . والاصل في الوظيفة انها تقلد للكفء دون اي اعتبار آخر . وعفن سرفي الحراس على الفضيلة ، فيكون للنساء الحراسات من فضيلتهن سباح متين . تأخذ الحراس اذن بتربيه واحدة الى الثامنة عشرة ، فترتب لهم رياضات بدنية تقوى اجسامهم ، وتفتحي تقوتهم بالآداب والفنون ، تبدأ بتنقيبهم القصص الجديده البربرية الحادثة على انحصار ، ولا تعلمهم قصص هوميروس وهزبود وبن نحاح نحوم من الشعرا ، فقد سميت عقول اليونان وافتقدت خيالهم بما ترويه عن الآلهة والبطال من قبيح الافعال ، بل تبني من المدينة كل شاعر لا يرعى حرمة الحق والفضيلة ، وتنقى سائر الفنانين من يستخدمون قفهم لاثارة افكار شريرة وعواطف رديئة ، ولا تستبي غير الفنانين الفضلاء .

وعند الثامنة عشرة يكفل الحراس عن الدرس ويزاولون التمارينات العسكرية ، فإذا ما بلغوا العشرين فصل الاجدرون منهم طائفة على حلة ، يعكفون على دراسة الحساب والمندسة والفلك والموسيقى ، وهي علوم تستخدم معانى عبردة وتعتمد على البرهان ، فتصقل العقل وتبني الروح الفلسفى ، ويقضون في ذلك عشر سنين .

فإذا ما بلغوا الثلاثين يميز من بينهم اهل الكفاءة الفلسفية الذين يتتوفر فيهم شرف النفس ومحبة الحق وضيق الشهوة وسهولة المحفظ ، فيقضون خمس سنين في دراسة الفلسفة والمران على المنهج العلمي ليجيروا فهم الحقيقة والدفاع عنها . وعند الخامسة والثلاثين يمهد الى هؤلاء الفلسفه بال茅ظائف الحرارية والادارية الى سن الخمسين ، فالذين يمتازون في العمل كما قد امتازوا في النظر يرثون الى مرتبة الحكماء ويدعون الحراس الكاملين . يامثلهم تصلح حال المدينة لان الفيلسوف وحده يعلم انحصار ويريده اراده صادقة ، هو وحده يستطيع ان يتصور القوانين العادلة تصوراً علمياً وان يلقتها للآخرين باصطفها وبراهينها فتلوم في المدينة . وعلى ذلك فالفلسفة هي الوسيلة الوحيدة لوضع سيامة محكمة مستديمة .

هذا البرنامج الطويل وما يتضمنه من تكاليف عديدة لا يدع للحراس سلباً لتحسين معاشرهم ، لذلك يعيشون معاً على نفقة الدولة ، ويحظى عليهم اقتداء الذهب والفضة ، سواء كان تقدماً ام آثماً ام حليماً ، ما داموا في غير حاجة اليه ؛ فترزول من فوسهم شهورات الحياة العامة وشواهلها . كذلك تتترع من فوسهم عواطف الأسرة

يتوغلها ، فيحظر عليهم ان يكون لهم اسرة ، وانما يكونون جيماً للجميع ، لكن لا اتفاقاً ، بل يقيم الحكم كل سنة ، في احسن الاقات واسعد الطوالم ، حفلات دينية يعقدون فيها لكل كفة على كفته من الجنسين زواجاً موقتاً ، الفرض منه الانسال على قدر حاجة الدولة . ويوضع الاطفال في مكان مشترك يعني بهم فيه اناس خصيصون وتأتي الامهات يرضعنهم دون ان يعرقهم ، فلا يوجد بين الحراس قرابة معروفة ، ولكنهم جميعاً اسرة واحدة يعتبر بعضهم بعضاً قريباً . ولا كان الزواج بين افراد مختلفين يمتازون فال غالب ان يعني النسل ممتازاً .

فاشراكية افلاطون او شيوعيته قهقرة على طبقة الحراس . اما الشعب ، من زراع وصناع وتجار ، فلهم ان يتسلكوا مصادر الانتاج وآلانه تملكاً شخصياً ، وان يستغلوا ويتاجروا بمنتجها كما يرون ، ولم ان ينشتوا اسرة لا يقددهم الحكم بغير تحديد النسل . فان من واجبات الحكم مراقبة المواليد لمنع الزيادة البالغة في عدد السكان ، فان ولد للشعب او للحراس اطفال في غير الزمن المحدد اعدموا ، كذلك يعدم الطفل ناقص التكوين والولد فاسد الاخلاق والرجل الصعيف عديم النفع والمربيض الذي لا يرجى له شفاء ، لان الغاية هي ان يظل عدد السكان في المستوى الذي يكفل سعادة المدينة ، وان يخفظ بقيمتهم البدنية والادبية . وتندوم المدينة المثلث ما دام الحكم معينين بتربيه الاطفال ، مستيقدين طبقة الحراس في المستوى اللائق ، وينزلون الى الطبقة الثالثة من يلحوظون فيه انحطاطاً من اولاد الحراس ، ويرقون الى الحراسة من يتسمون فيه الاهلية لها من اولاد الشعب .

### الخروج عن العدالة : المدن الغير عادلة

#### ١ - الدولة التيموقراطية :

قد يغطي الرئيس في اختيار الوقت الملام للترويج ، فينجب للدولة اولاد جين لا ينبعوا او ان يخلط بين الاكفاء وغير الاكفاء ، فينجب للدولة اولاد بعيدون عن مشابهة آبائهم حكمة واعتدالاً او ان يهارن في تربية الاحداث ، فيقتصرن النظام وتنشب الفتن ، فيقع بينهم الشقاق وينتهون بان يتغاصوا اراضي الشعب وبيوته ، ويطغى حب الغنى ، فتصبح الحرب وسيلة اليه ويصبح اللئور الاول للاقوى . فيجمع الثروة ويشبع شهواته . فيدخل نظام الطبقات : لم يعد الحكم للفلسفه ، واقبل الحراس على المال ينمازونه وينتسموه : هذه هي الدولة التيموقراطية .

#### ٢ - الدولة الاوليفرية :

يقوى حب المال في الدولة التيموقراطية ويصبح تقدير الغني فوق كل تقدير ،

فيثري البعض دون البعض ، فتفتكك وحدة الجماعة وت分成 المدينة الى اثنين: الاغنياء والفقرا ، وتسود الشهوات الدينية ، ويكثر اللصوص . هذه هي الاولى فرقية او حكومة الاغنياء .

### ٣ - الدولة الديموقراطية :

يزداد الاغنياء طلباً للثروة ، فيقرضون الشبان الموسرين مالاً بالربا ينفقه هؤلاء في الملاذات ، فيصيّبهم الفقر وتبقى لهم نعمتهم ، فيبدو لهم ان يمارضوا الثروة بالقرة ، فيثرون الشعب ، فيفوز القراء الآقرياء على الاغنياء المترفين ، هذه هي الديموقراطية او حكومة الكثرة . وشعاراتها الحرية والمساواة المطلقة ، دون اعتبار لقيم الرجال .

### ٤ - الدولة الاستبدادية :

يُبرِزُ من بين دعاء الديموقراطية وجاه الشعب اشدهم عنفاً واكترهم دماء ، فيبني الاغنياء او يعدّهم ويلغي الدين ، ويقسم الاراضي ، ويُؤثُّفُ لنفسه حامية يبني بها شر المأمارات ، فيُفجّرُ به الشعب ويُسْتَأْزِرُ هو بالسلطة . ولكن يمكن لنفسه ويشغل الشعب ويديم الحاجة اليه يشهر الحرب على جيرانه ، بعد ان كان قد سالمهم ليفرغ الى تحقيق امنيته في الداخل ، ويُقْعِدُ عنه كل رجل فاضل ، ويُقْرِبُ اليه جماعة من المترفة والمعتماء ، ويُجْزِلُ العطاء للشراة ، فيُكْيِلُون له المديح كيلاً ، وينبه المياكل ويُعتصر الشعب ليطّعم حراسه واعوانه . فيدرك الشعب انه انقلب من الحرية الى الطغيان ، وهذه هي الدولة الاستبدادية .

## محاورات

## من محاورة «مبينون» لأفلاطون

يحاول أفلاطون ، الناطق هنا بلسان سocrates ، أن يثبت أن المعرفة تذكر .

الحوار يدور بين سocrates ، ومبينون ، واحد عبيد مبينون :

مبينون : ما الذي يجعلك ، يا سocrates ، تقول انتانا لا نتعلم شيئاً ، بل ما نسميه نعلم هو في الواقع تذكر؟ أستطيع ان تبرهن على ذلك؟

سocrates : لقد قلت لك ، يا مبينون ، انت ماكر . فانت تأسلي الآن ايضاً اذا كنت تستطيع ان اعلمك شيئاً ، انا الذي اقول انه لا يوجد تعلم بل تذكر . اتريد ان تبين لي اني انافق نفسي؟

مبينون : حاشى ، يا سocrates ، اني لا اطلب منك ذلك ، وليس لي هذه النية نحوك ، بل اني اعتدت ذلك (السؤال) . فاذا كان في استطاعتك ان تبرهن لي ما تقول ، فافعل .

سocrates : ان ذلك ليس بالامر السهل ، ولكن سأجتهد . احضر لي احد هؤلاء العبيد العديدين الذين بصحبتك ، اي واحد كان ، لأنثب لك ذلك بتجربة اقوم بها عليه .

مبينون : فليكن . (يدعو احد هؤلاء العبيد) : اقترب من هنا .

سocrates : هل هو يوناني ، وهل يتكلّم اليونانية؟

مبينون : نعم . انه ولد عندي .

سocrates : والآن انتبه حتى تتأكد اذا كان سيدرك ام سيعمل .

مبينون : سأنتبه .

سocrates : قل لي ، ايها الصبي ، أتعلم ان الشكل المربع هو شكل مثل هذا؟ (يرسم على الارض شكلًا مربعاً) .

العبد : نعم .

سocrates : فاذن في الشكل المربع جميع الخطوط ، وعدها اربعة ، متساوية؟

العبد : بدون شك .

سقراط : وهذه الخطوط التي تمر بوسط المربع ، هل هي أيضاً متساوية (يقطع المربع بخطين متقاطعين بحيث يوصلان الزوايا المتقابلتين) .

العبد : نعم .

سقراط : الا توجد مساحات شبيهة بهذا الشكل ولكن اكبر منه او اصغر منه ؟  
العبد : طبعاً توجد .

سقراط : اذا كان طول هذا الضلع قدمين وذاك الضلع قدمين ، فكم تكون مساحة كل الشكل ؟ او بمعنى آخر اذا كان طول هذا الجانب قدمين ، وطول ذلك الجانب قدمين ، الا تكون المساحة مرتين قدمين ؟

العبد : في الواقع يكون ذلك .

سقراط : فالمساحة تكون قدمين مكررين مرتين .  
العبد : نعم .

سقراط : وكم يساوي قسمان مكرران مرتين ؟ اعمل الحسبة وقل لي .  
العبد : اربعة ، يا سقراط .

سقراط : الا توجد مسافة اخرى ، ضعف هذه ، ولكنها شبيهة بها ، وجميع خطوطها متساوية مثل ما هو حال هذا الشكل ؟

العبد : نعم يوجد .

سقراط : فكم تكون مساحتها بالاقدام ؟  
العبد : ثمانية .

سقراط : فاذن ، حاول ان تقول لي ماذا يكون طول كل خط من خطوط هذا المربع الجديد ، مع العلم ان هذا المربع (الذى امامنا) طول الخط فيه قسمان ، فكم يكون طول خط المربع الذى هو ضعف هذا المربع ؟

العبد : من الواضح ، يا سقراط ، ان الطول سيكون ضعف هذا الطول .

سقراط : اتلاحظ ، يا مينون ، اني لم اعلمك شيئاً ، بل اكتفي بترجمة السؤال اليه .  
والآن وهو يتصور انه يعرف الخط الذي منه تتكون مساحة ثمانية اقدام . الا تظن انه متيقن من ذلك ؟

مينون : بل .

سقراط : وهل هو يعرف ذلك ؟  
مينون : طبعاً ، لا .

سقراط : اهو يعتقد ان هذه المساحة تتكون من خط ضعف . (الخط الاول الذي يتكون منه الشكل المربع الاول الذي رسّمه سقراط في بادئ الامر) ؟

مبينون : نعم .

سقراط : لاحظ الآن كيف انه سينذكر تدريجياً ، كما يجب ان نذكر . (يوجه كلامه الى العبد) : اجبني ، هل تقول ان المساحة المضاعفة تتكون من خط مضاعف؟ انا لا أعني بذلك مساحة طويلة من جهة وقصيرة من جهة اخرى ، بل يجب ان تكون متساوية في جميع الجهات ، مثل ما هو الحال في الشكل الاول (هذا الذي أمامنا) فقط ، الشكل الجديد ضعف هذا الشكل ، أعني مساحته ثمانية اقدام . ولكن ، هل تعتقد انت نكونه بمضاعفتنا للخط ؟

العبد : اعتقد ذلك .

سقراط : هذا الخط سيكون ضعف ذلك الخط اذا اضفنا اليه خط آخر ، له ذات الطول ، مبتدئين من هنا (من الطرف) .

العبد : بدون شك .

سقراط : فاذاً ، انت ترى ان هذا الخط هو الذي يكون لنا مساحة الثانية اقدام ، أعني اذا مددنا اربعة خطوط متساوية .

العبد : نعم .

سقراط : فلتتمدد اربعة خطوط متساوية ، على شكل هذه الخطوط التي امامنا . هل هذا ما تسميه : مساحة ثمانية اقدام ؟

العبد : بكل تأكيد .

سقراط : الا يوجد في هذا الشكل الجديد الاربعة خطوط هذه (يرسم اربعة خطوط متساوية) ، وكل خط منها طوله اربعة اقدام ؟

العبد : بلى .

سقراط : فاذا تكون مساحته اذاً ؟ أليست اربع مرات اكبر ؟

العبد : بدون شك .

سقراط : ولكن اذا كان شيء ما اربع مرات اكبر من شيء آخر ، هل يعني ذلك انه ضعف الآخر ؟

العبد : كلا .

سقراط : فاذاً ، كم مرة يكون اكبر منه ؟

العبد : اربع مرات .

سقراط : فاذاً ، تضييف الخط ، يا صبي ، لا يعطينا مساحة ضعف الاول ولكن مساحة اربع مرات اكبر من الاول .

العبد : حسناً تقول .

سقراط : لان اربع مرات اربعة تساوي ستة عشر ؟ اليك كذلك ؟

العبد : نعم .

.....

سقراط : ما رأيك يا مينون ؟ هل يوجد في اجوبة هذا المبني رأي هو ليس منه ؟

مينون : كلا ، جميع الاجوبة منه .

سقراط : ولكنك كان يجهل قبل ان اسأله .

مينون : هذا حق .

سقراط : فاذاً ، هذه الآراء كامنة فيه ، اليك كذلك ؟

مينون : بل .

سقراط : فاذاً ، من يجهل الشيء ، مهما كان ذلك الشيء ، فان لديه بعض الظنون الصادقة عن هذا الشيء الذي يجهله .

مينون : يبدو ذلك .

سقراط : عند هذا العبد ، هذه الظنون الصادقة اخذت تظهر كامنة في حلم . اما اذا ناقشناه مراراً وبطرق مختلفة في ذات المواضيع ، كن واثقاً انه ستكون لديه ، في النهاية ، معرفة حقيقة اكبر من اي شخص آخر .

مينون : يجوز .

سقراط : انه سيحصل على المعرفة ، بدون معلم ، بل بواسطة السؤال فقط ، اذَا انه سيعثر على المعرفة الموجودة فيه .

مينون : نعم .

سقراط : ولكن المثور على المعرفة الكامنة فيما ، اليك ذلك تذكر ؟

مينون : بدون شك .

سقراط : ولكن هذه المعرفة التي عثر عليها الآن ، إما انه اكتسبها في زمن من الازمان  
واما هي كانت دائماً فيه ؟  
مينون : طبعاً .

سقراط : فاذا كانت دائماً فيه ، يعني انه كان دائماً عالماً . أما اذا كان قد اكتسبها  
في وقت من الاوقات ، فإنه لم يكتسبها في هذه الحياة الحاضرة ، والا لكان له  
استاذ علمه الرياضيات ، اذاً ، ان ما ذكره الآن يمكننا ان نستخلص منه في الماقنة  
حتى نستعرض كل علم المنشئة ، وكذلك جميع العلوم الأخرى ، بلا استثناء .  
فهل يوجد من علمه كل هذه العلوم ؟ لا بد انك تعرف ذلك ، لا سما انك  
تقول ان هذا العبد ولد ونشأ في منزلك .

مينون : انا متأكد انه لم يكن له اي معلم .

سقراط : ولكن هل لاحظت فيه هذه الظنوں ام لا ؟

مينون : بدون شك أنها موجودة فيه ، يا سقراط .

سقراط : فان لم يكن قد تعلمها في هذه الحياة ،ليس من البداهة انه اكتسبها في  
زمن آخر ؟

مينون : بدون شك .

سقراط : ليس هذا الزمن هو الزمن الذي لم يكن فيه انساناً بعد ؟

مينون : بلى .

سقراط : فاذن ، اذا كان في الزمن الذي اصبح فيه انساناً ، وفي الزمن الذي لم  
يكن فيه بعد انساناً ، كانت لديه هذه الظنوں الصادقة التي اذا ما استيقظت  
بواسطة السؤال اصبحت علماً ، الا يستنتج من ذلك ان نفسه كانت عالمة في  
كل وقت ؟ لانه من الواضح ان وجوده او عدم وجوده كان انسان يعتمد على مدى  
الزمان ؟

مينون : هذا امر واضح .

سقراط : فاذا كانت حقيقة الاشياء دائماً في نفسها ، فاذن فنسنا خالدة . لذلك اذا  
تصادف ووجهنا الشيء ، يعنى اننا لم نتناكره ، علينا ان نبحث عنه ونتناكره  
من جديد .

مينون : يبدو لي انك على حق ، يا سقراط ، ولكن لا ادرى كيف ذلك .

سقراط : وبيولى أيضاً كذلك ، يا مينون . أني لا استطيع ان اقول ان كل ما اذكره هنا هو حق ، ولكن هناك نقطة واحدة ادفع عنها بكل ما اتيت من قوة ، بالقول وبالفعل ، وهي انه اذا كنا متيقنين انه يجب علينا ان نبحث عما لا نعرف ، فاننا نصبح احسن واسمحع مما كنا ، واقل كسلآ عما اذا تيقنا انه يستحيل علينا ان نبحث ، وانه لا يجب علينا ان نبحث عن ما لا نعرف .

مينون : وانت ، يا سقراط ، على حق هنا ايضاً .

## أرسطو طاليس

٣٨٤ - ٣٢٢ قبل الميلاد

حياته :

ولد أرسطو سنة ٣٨٤ في مدينة استاغيرا على حدود مقدونية ، وكان أبوه طيباً للملك المقدوني أنتاس الثاني أبي فيليب أبي الاسكندر . ولا بلغ الثامنة عشرة قدم إلينا لاستكمال علمه . فدخل الأكاديمية وما لبث أن امتاز بين أقرانه فسماه أفلاطون « العقل » لفطر ذكائه و « القراء » لسمة اطلاعه . ولزم الأكاديمية عشرين سنة أي إلى وفاة صاحبها ، ثم قصد إلى آسيا الصغرى ، ومن هناك استقدمه فيليب وعهد إليه تدريب ابنه الاسكندر ؛ فقضى في هذه المهمة أربع سنوات حتى بلغ الاسكندر السابعة عشرة وانصرف إلى الأعمال الخيرية . فعاد أرسطو إلى إلينا في اواخر سنة ٣٣٥ ، وأنشأ مدرسة في ملعب رياضي يدعى لوقيون ، عرفت بهذا الاسم . وكان من عادته أن يلقي دروسه وهو يتشمث وتلاميذه من حوله ، فلقب لذلك هو وابناعه « بالمشائين » . وبعد اثنى عشرة سنة أراد الوطنيون الأثينيين المعادون لمقدونية الایقاع به ، فاتههم باللحاد . فنهى بالمدرسة إلى تاوفراستوس ، وهي كانت مسجلة باسمه لأن أرسطو كان أجنبياً في إلينا . ثم غادر أرسطو المدينة وهو يقول متوكلاً : « لا حاجة لأن أهيني » للاثينيين فرصة جديدة لل مجرم ضد الفلسفة » ، وقد أدى إلى مدينة خلقيس في جزيرة أوبا . وكان معموداً منذ زمن طوبيل ، فات بمرضه عن زوجته الثانية ( وكانت الأولى قد توفيت ) وابنته من هذه ، وابن من تلك اسمه نيقوماخوس كتجده .

مصنفاته :

يقال أنه كتب في شابه محاورات على طريقة أفلاطون ، وقد ضاعت كلها ، وحفظت لنا كتبه العلمية ، وهي ترجع إلى عهد اللوقيون فيما يرجع . وهي موضوعة في قالب تعليمي لكل منها موضوع خاص لا يجده عنه ، والكلام فيه مرتب ترتيباً منطقياً ، فلا حوار ولا استطراد ولا انتقال من مسألة إلى أخرى بغير تداعي المعاني ، مما نصادفه عند أفلاطون . وهي خمسة أقسام :

١ - الكتب المنطقية ( الأورغانون ) : المقولات ، العبارة أو القضية ، التحليلات

الاول او القياس ، التحليلات الثانية او البرهان ، الجدل ، الاغالب (١) . وارسطو اول من وضع المنطق علمًا خاصاً وحصر مسائله ورتبتها .

٢ - الكتب الطبيعية : الساع الطبيعى (سمى كذلك للدلالة على انه من تدوين التلاميذ استمعوه عن ارسطو) ، الساع (٢) ، الكون والفساد ، الآثار العلوية (اي الظواهر الجوية) ، كتاب النفس ، ثم ثمانية كتب صغيرة جمعت تحت اسم « الطبيعتيات الصغرى » هي : الحس والمحسوس ، الذكر والتذكر ، النوم والحقيقة ، تغيير الرويا في الاحلام ، طول العمر وقصره ، الحياة والموت ، التنفس ، الشباب والمرم . ثم خمسة كتب في الطريخ الطبيعى هي : تاريخ الحيوان ، اعضاء الحيوان ، تكثير الحيوان ، مثى الحيوان ، حركة الحيوان .

٣ - الكتب الميتافيزيقية اي ما بعد الطبيعة (يلوح ان اندر ويفقوس الروضى هو الذي جمعها ووسماها بهذا الاسم لأنها تأتي بعد الطبيعتيات) وكان ارسطو قد سمي موضوعها بالعلم الاهى ، وبالفلسفة الاولى . وهي تعرف عند الاسلاميين بهذه الاصناف الثلاثة ، وأيضاً بكتاب الحروف لأنها مرقومة بحرف المجاد اليوناني .

٤ - الكتب الخلقية والسياسية: الاخلاق الادوية (في سبع مقالات) والاخلاق اليقومانية (في عشر مقالات) والاخلاق الكبرى (في مقالتين) .

اما الكتب السياسية فهي : كتاب السياسة ، وكتابنظم النظم السياسية ، وهو مجموعة دساتير نحو ١٥٨ مدينة يونانية .

٥ - الكتب الفنية وهي : الخطابة ، والشعر .

### فلسفته

### الطبيعة وما بعد الطبيعة

هل الموجودات الطبيعية اشباع تقابلها مثل ، كما يرى افلاطون ؟ انكر ارسطو هذه النظرية اشد الانكار واسهب في تقادها . وبن حججه ان المادة جزء من المحسوسات ، فلا يوجد انسان مثلاً الا في لحم وعظام ، ولا شجر الا في مادة معينة . فاذا فرضنا المثل مجرد من كل مادة كانت معارضة لطبيعة الاشياء التي

(١) يذكر الفلسفة الاسلاميون احياناً هذه الكتب باسمها اليونانية فيقولون : قاطميريلاس (المقولات) ، باري ارميس (العبارة) ، اناولوپينا الاولى ، اناولوپينا الثانية (التحليلات الاولى ، والثانية) ، طوبينا (الجبل) ، سوپطينا (الاغالب) .

(٢) كتاب العالم يحصل ، وقد فم الى كتاب الله تعالى « بالساه واللام » ولكن فيه آراء رواية .

هي مثلها . واذا فرضناها متحققة في مادة صارت محسوسة جزئية ، اي معارضة لصفات المثل عند افلاطون . ثم ان من المعاني الكلية ما يدل على اشياء موجودة بغيرها ، فلا يمكن ان يقابلها مثال : كيف يمكن ان يوجد مثال للمربع او المثلث او اي شكل رياضي ، والشكل شكل شيء بالضرورة اي موجود مع شيء لا بذاته ، وكيف يمكن ان يوجد مثال للبياض اوالسود في حين ان اللون لون شيء بالضرورة ، اي موجود مع شيء لا بذاته ؟

فان كان هناك معان هي ذهنية صفرة ، فما الذي يمنع ان توجد المعاني جميعا في العقل دون ان يقابلها مثال ؟ الحقيقة ان المحسوسات موجودات بكل معنى الكلمة ، وان المعاني الكلية موجودات ذهنية فحسب ، يعودها العقل من المحسوسات .

فارسطو يعارض افلاطون في النقطة الاساسية من مذهبة ، وهو اذن يعارضه في نقط اخرى متربة عليها .

اذا كانت الاجسام الطبيعية حقيقة فكيف تفسرها ؟

### البيوي والصورة :

ان المشاهدة تدلنا على ان لكل جسم طبيعي خصائص وافعات لا تفسر بالمادة وحدها ، بل يبدأ باطن يرد المادة المنبسطة في المكان شيئاً واحداً ، كما ييلو باجل بيان في الكائن الحي ، فانه واحد مع تعدد اجزائه وظائفه ، ينمو من باطن في جميع اجزائه على السواء ، ولم يكن ليتنفس ذلك لو كان مجرد مجموعة اعضاء .

فلابد تفسير الاجسام الطبيعية يقول ارسطو انها مركبة من مبدأين : « هيل » (والكلمة معرفة عن اليونانية) اي مادة اولى غير معينة اصلاً وبها تشتراك الاجسام في كونها اجساماً ، ومن « صورة » وهي المبدأ الذي يعين الميل ويعطيها ماهية خاصة ويعملها شيئاً واحداً ، وهي ما تتعقله من الاجسام . ان الصورة هي المثال الافلاطوني ازره ارسطو من السماء ورده الى الاشياء ، فصارت هذه حقائق بعد ان كانت عند افلاطون اشياماً . والميل هي بعثة الرخام او الخشب قبل ان يصطنع منها شيء . فتكون الصورة بعثة الشكل الذي يعطي للخشب او الرخام فيصيرها ثنائياً او آلة من الآلات . ولكن لا ننسى ان الرخام او الخشب هما اجسام طبيعية مركبة من هيل ، ومن صورة تحمل الميل خشباً او رخام او غير ذلك . فلا يقال للخشب او الرخام مواد اولية الا بالقياس الى الشكل الذي يتحذّها ، فها بهذا الاعتراض « مادة ثانية » وشكلها « صورة عرضية »، ولكنها في انسفها مركبة من مادة اولى بالاطلاق ومن صورة جوهرية ، وبانعداد هذين المبدأين يتكون كائن واحد ، لأن كل واحد منها ناقص في

ذاته مفتر للآخر متم له . فيها يتميزان بالتفكير ولا ينفصلان في الواقع : فلا توجد هيول بدون صورة ولا الصور الطبيعية بدون هيول . (ملاحظة: يعتقد ارسطو بصور مقارقة للإدراك كأله والنفس قبل اتصالها بالجسم وبعد اتصالها عنه) .

والصور الطبيعية « طبيعة الشيء » اي أنها عمل خصائصه وتصدر افعاله . فتايز الاعمال والخصائص يرجع إلى تمايز الصور لا إلى اختلاف في شكل المادة ومقاديرها . بذلك يفسر ارسطو اطراط الظواهر في الاشياء . فإذا كان زر مثلاً الاوكسيجين والهيدروجين يعلن للاختلاف بمقادير مختلفة ويكونان ماء فذلك راجع إلى أن كل منها ، على المادة ، مبدأ يعطيه خصائصه . وكل ذلك يقال في جميع العناصر وال موجودات الحية ، كلها تعمل بحسب صورتها وطبيعتها لا بحسب مادتها وكيفيتها ، وكلها تعمل طبقاً لغاية مرسومة فيها لا اتفاقاً .

فالميول والصورة علنان ذاتيان يتكونان منها الشيء ، ويعلم بهما . على أن العلة تقال أيضاً على نحوين آخرين : الواحد ما تصدر عنه بداية الحركة والسكن ، وهي العلة الفاعلية ، والثانية الثانية التي تقصد إليها الحركة ، وهي العلة الفائقة . فتكون العلل أربعاً : علة مادية ، وصورية ، وفاعلية ، وفائقة . فنلأ العلة المادية للإدراك هو الخشب والعلة الصورية هو شكل المائدة الذي انتطى على الخشب ، والعلة الفاعلية هو النجار الذي طبع الصورة على المادة ، والعلة الفائقة هو الغرض الذي لأجله صنع النجار هذه المائدة .

### الحركة :

ما أصل هذه الصور؟ من الذي وضعها في المادة فجعل العالم معقولاً؟  
 كان افلاطون قد فطن إلى أن العالم مفتر إلى علة ، فقال بالصانع ينظم المادة ويطبع فيها صور المثل . ولكن ارسطو لم يتابعه في هذه الفكرة ، وارتأى أن ظاهرة واحدة في الطبيعة تفتر إلى علة فائقة للطبيعة ، هي ظاهرة الحركة ؛ فثبتت للطبيعة عرضاً أول . وأما عن التحرير فقد ارتأى ارسطو في بادئ الأمر أن الله يحرك العالم كملة فاعلية ، ولكن تراجع عن هذا الرأي لأن المهمة ضرورية للتحرير (المهمة بين الحرك والمحرك) وكيف يجوز على الله مهارة العالم والله غير مادي؟ لذلك انتهى ارسطو إلى أن الله يحرك العالم كملة غائية؟ وشرح ذلك بقوله « ان السموات تشهد أن تخفي حياة شبيهة بحياة المحرك ، ولكنها لا تستطيع لأنها مادية ، فتحاكيها بالتحرر حركة متصلة هائلية » .

اما عن أصل العالم والحركة فإنه كان يعتقد بقائمها . وله في ذلك حجج: العلة

الاول (وهنا يعني الله) ثابتة ، هي هي دائمًا ، لما نفس القدرة وعدة نفس المعلول .  
فلو فرضنا وقتاً لم يكن فيه حركة ، لزم عن هذا الفرض ان لا تكون حركة ابداً ،  
ولو فرضنا على المعكس ان الحركة كانت قديماً ، لزم انها تبقى دائمًا .

اما في قدم العالم فيقول ارسطو ان المبيل ابدية ازلية لانه لو كانت المبيل حادثة  
لحدثت عن موضوع ، ولكنها هي موضوع تحدث عنه الاشياء (ملاحظة : فكرة وجود  
شيء من لا شيء ، او يعني آخر فكرة الخلق من عدم ، لا اثر لها في الفكر اليوناني ).  
والصورة منطبقة على المبيل منذ الازل ، والتمييز بين المبيل والصورة هو تمييز لا حقيقي .  
فالعالم قديم وحركته قديمة . ولا كان الزمان مقياس الحركة ، فالزمان ايضاً قديم .

والحركة اما انتقال من مكان الى مكان ، وهذه هي حركة النقلة ؛ واما الانتقال  
من حال الى حال ، وهي المعرفة بالكون والفساد . ولكن هو تحول جوهر ادنى الى  
جوهر اعلى ، مثل تحول البذرة الى شجرة ، والفساد هو تحول جوهر اعلى الى جوهر  
ادنى ، مثل احراق الشجرة وتعطلاً الى رماد .

وشرط في الجوهر الذي يتكون ان يكون بالقوة الى ما يتحرك اليه ، فشللاً البذرة  
هي بالقوة شجرة . وعندما يتكون الجوهر ، يصبح بالفعل ما كان يمكنه ان يكون ،  
فالشجرة اصبحت شجرة بالفعل بعد ما كانت شجرة بالقوة في البذرة . وكذلك الطفل  
هو عالم بالقوة ، وعندما يكتسب العلم يصبح حالاً بالفعل .  
ولكي يمر الكائن من حال القوة الى حال الفعل يلزم عرضاً . فكل كائن متحرك  
ناقص .

### الحركة الاولى :

لما كان لا حركة دون حركة لزم ان تنتهي عند حركة اول غير متحرك ، لانه اذا  
كان متحركاً احتاج الى عراك ولم يعد الاول . وهذا الحرك الاول فعل مخصوص ، اعني  
لا تخلطه القوة ، لانه لو كان قوة او تغالطه قوة لاحتاج الى حركة وقل التحرير .

ويقول ارسطو ان الحرك الاول ليس جسماً ، وانه يحرك كفاية ، وانه معقول ومعشوق .  
ليس الحرك الاول جسماً : لانه ان كان جسماً فلا يخلو ان يكون اما لا متناهياً ،  
او متناهياً . ولا يمكن ان يكون جسم لا متناهياً (اذ ان الأجسام محدودة) ولا يمكن  
ان يكون الحرك الاول جسماً متناهياً ، لانه يمتنع ان قوة متناهية تحرك حركة لا متناهية  
منذ الازل وللابد . ثم ان المادة قوة وتعاقب عليها الصور ، فتمر من حال الى حال .  
ثم يقول ارسطو ان « الحرك الاول يحرك دون ان يتحرك » ، وهذا شأن المشرق والمغقول ؛  
اي شأن العلة الثانية . ولا كان الله غير جسم فهو ليس في مكان ، والعالم يتحرك نحوه

اما من جهة ان الله مشرف فهو علة الخير في العالم ، فاتنا نرى كل شيء منظماً في ذاته ، وفرى الاشياء منظمة فيها بينما ، وكما ان خير الجيشه نظامه ، وان القائد خيره ايضاً وبدرجة اعظم لانه علة النظام ، فكذلك للعالم غاية ذاتية هي نظامه ، وغاية بخارية هي الحرك الاول علة النظام .

فعل هذا لا يعقل الله سوى ذاته ، فهو لا يعقل العالم ولا يفهم به .

الطبس

النفس صورة الجسم الحي ، اي أنها مبدأ الأفعال الحيوية على اختلافها . فعلم النفس جزء من العلم الطبيعي لأن موضوعه ، وهو الكائن الحي ، مركب من مادة موضوعة . والفعال الحيوية تقسم قسمة أولى الى : النمو والاحساس والتنفس او العقل . يضاف الى ذلك التزوع ، لأن الحاس والناتق ينزعان طبعاً الى الخير الذي يدركهانه بالحس او بالعقل . ويفضي اياً الى الحركة في المكان لأن من الحاس ما هو ثابت في الارض ومنه ما هو متحرك . لذلك يعرف ارسطيو النفس بانها : « ما به نعياً ونفس ونونقل ونزع ونتحرك في المكان » . فلكل طائفة من الاحياء نفس ، وتحتلت النفوس باختلاف الطوائف ، وتتعدد قواها ووظائفها كلها ارتقينا في سلم الحياة .

النفس الناتمة : ادّنى انواع التفوس ، نجدها في النبات دون الحس والعقل .  
ولا يوجد الحس والعقل بدونها في الحيوان الاصعم والانسان . ولا يمكن تعليل الحياة  
الناتمة بعنصر اياً كان او بالعناصر مجتمعة ، فان الحي ينمو او يتناقص بعقل باطني  
ووقي جميع اجزائه على السواء ، بينما الجيد يزيد من خارج باصافة شيء الى شيء ،  
ثم ان للنمو في الحي حدّاً ونسبة تابعين لنوع الحي ، اما الجيد فيقبل الزيادة الى غير  
حد ، ذلك لأن الحي يحيا وينمو ما دام يعتقد وليس الاغتناء عبرد اصافة مادة  
الى اخرى ، ولكنه تغتيل من شأنه ان يحمل الغذاء الى ذات المقتني ، وذلك ما لا  
يقتني للهادة وحدها . والتفنيدية تغتيل شأنه ان يحمل الماين شيئاً ، اي ان الغذاء يفقد

صوريه ويأخذ صورة المقتدي . فلا بد من القول بنفس نامية هي علة الاغتناء والتمثيل والحياة وتكون الحي في صورة ومقدار معينين .

**النفس الحاسة :** النفس الحاسة للحيوان ، تجمع بين ظاهرها وظائف النفس النامية . فليس في الحيوان سوى نفس واحدة متعددة القوى والوظائف لأن الجسم الطبيعي من أي نوع كان ، واحد ، وبدأ وحده صورته ؛ فان تعددت فيه الصور ابسطت وحده . فالنفس الحاسة متصلة بالجسم مباشرة ، وهي كلها صورة الجسم كله ، وقوها المتقدمة صور لاعضاء الجسم المختلفة ، كفوة الإبصار ، وهي صورة الحدقة . فالحس قوة متعدلة ببعضه ، والقوة والمضبو يولان شيئاً واحداً كالميل والصورة ، فالفعل فعلها جيئاً : لا تدرك قوة الإبصار من غير الحدقة ، ولا تدرك الحدقة من غير القوة المتعدلة بها . وكل ذلك الأفعالات ، كالغضب واللذوق والفرح وما إليها ، لا تصدر عن النفس وحدها ، ولكنها تصدر عن المركب من النفس والجسم . يدل على ذلك ان في « ذات » الوقت الذي يحدث فيه افعال نفسي يحدث تغير في الجسم ، بحيث لا تستطيع الفصل بين استشعار الحروف ، مثلاً ، والرashaة وغيرها من الفواهر الجسمية التي تصاحب اللذوق . فالانفعالات صور متحققة في مادة ، ولا ينفي عبارة المخيلة التي تتصور الانفعال النفسي من جهة ، وعلامات الظاهرة من جهة ، او النفس من جهة والجسم من جهة . وارسلوا يلعن في ذلك الحاجاً شديداً .

ويدل لفظ « المحسوس » على ثلاثة انواع من الموضوعات : الاثنان مدركان بالذات والثالث بالعرض . اما الاثنان الاولان فادخلهما المحسوس الخالص لكل حاسة ، والآخر المحسوس المشترك بين الحواس جيئاً . والمحسوس الخالص هو الذي له حاسة معينة معدة لقيوته ، بحيث لا تستطيع حاسة اخرى ان تمسه : فاللذون محسوس البصر ، والصوت محسوس السمع ، والطعم محسوس اللذوق . اما اللمس فله موضوعات عدة (الحار والبارد ، اليابس والرطب ، الأملس والخشن ، الصلب واللين) فهو مجموعة حواس . والحس اما يتعلّم بالشيء لا من حيث ان هذا الشيء هو شيء معين ، بل من حيث ان له كيفية معينة هي التي تؤثر في الحس ، لذلك لا ينطوي الحس اذ انه يتاثر ، حسب حالته ، بالمؤثر الخارجي : فاذا كان الحس مصطرباً تأثير ، وفق حالته هذه ، بالموضع المؤثر عليه . (تصحح الاحساس الخافر بالتجربة السابقة) .

اما المحسوسات المشتركة فهي : الحركة والسكنون والمدد والشكل والمقدار ، تدركها الحواس جيئاً ، وتدركها بالحركة : فثلاً عن ندرك المقدار بحركة اليد او بحركة العين تطوف به ، غير ان اليد تدركه بواسطة الصلابة ، وتدرك العين بواسطة اللون . وبادرارك المقدار ندرك الشكل ، اذ ان الشكل حد المقدار ، وندرك السكون بعدم الحركة ، وندرك المدد باليد او بالعين تحسان اشياء متصلة .

اما المحسوس بالعرض ، فهو مثل ان تدرك ان هذا الييف ابن فلان ، فان هذا الادراك الثاني محسوس بالعرض لاتصاله عرضاً بالييف ، ولان الحس لا ينفع به من حيث هو كذلك .

الحواس آلات حياة كما انها آلات ادراك . وهي ترتب من هذين الوجهين ترتيباً عكسيّاً : باعتبارها آلات حياة ، اللمس اول ، لانه ضروري لوجود الحيوان ، يدرك به النافع والضار واللاذ والمؤلم ، وهو حاسة الطعام والشراب . اما سائر الحواس فلا تفيد الوجود ، بل كمال الوجود ، لهذا قد لا توجد في بعض الحيوان مع وجود اللمس . والنونق يلي اللمس ، ثم الشم . اما البصر والسمع فهما من هذه الوجهة كمالان . — اما باعتبار الحواس آلات ادراك فالبصر اول ، لانه يظهرها على موضوعات اكبر ، خاصة ومشتركة بالعرض ، وعل فوارق اكبر ؛ فان الاشياء جيئاً ملونة ومن ثم تدخلة في نفطة . والسمع في المثل الثاني ، لانه وسيلة للتفاهن والتعليم والترقى ، ثم الشم لتشابهه البصر والسمع في بعد علته عن جسم الحاس ، واحيراً النونق فاللمس .

وبعد الحواس الظاهرة الحس المشتركة ، وظيفته ادراك المحسوسات المشتركة والمحسوسات بالعرض ، فيقابل بينها ويميز : بالنظر تمييز الييف من الاسود . ووظيفته ايضاً ان يجعل الحاس يدرك احساسه ، اي ان يدرك بهذا الحس له راه او سامع ... .

ويترك الاحساس اثراً يبقى في قوة باطنية هي المخيلة ، تقتفيه وتتركه في خيبة موضوعه . فالتخيل احساس ضعيف ، والاحساس متعلق بالشيء ، اما التخيل فانه مستقل عنه . الاحساس صورة مطابقة للشيء ، اما التخيل قد يكون اخراضاً او تأليفاً . ثم ان الاحساس مفروض علينا من الخارج بينما التخيل تابع للارادة : تخيل ما نشاء وقى نشاء . والتخيل يساعد على تأويل الاحساس الحاضر بالصور المحفوظة فيه .

اما الذاكرة فانها قائمة على المخيلة . وهذا في بعض الحالات يتباينان الى حد يتعذر معه التفريق بينهما ، غير انها يتفقان في ان المخيلة تقتصر على ادراك الصورة ، بينما الذاكرة تدرك ان هذه الصورة هي صورة شيء قد سبق ادراكه ، فهي تتعلق بالماضي . والذاكرة قد تؤدي وظيفتها عواماً ، وقد تستحثها الارادة ؛ ويسمى هذا النوع الثاني تذكرًا ، وهو خاص بالانسان لانه يستلزم التفكير .

النفس الناطقة : هي نفس الانسان ، تجمع الى وظيفتها الخاصتين بها ، وهما العقل والارادة ، وظائف النفس الناتمة ووظائف النفس الحاسة .

والعقل قوة ادراك المفردات . والمعقولات (المفردات) موجودة بالقوة في الصور المحسوسه . ولا كان العقل بالقوة (اعني فيه استعداد لعقل المفردات ، المعقولات) فلا بد من شيء بالفعل يستخلص المعقولات من الماديات الجزئية المحسوسة ، ويطبع بها

العقل ، فيخرجه إلى العمل (أعني يجعل المقولات مقولة) . ويقول ارسطو في « كتاب النفس » : « يجب أن يكون في النفس تمييز يقابل التمييز العام بين المادة وبين العلة الفاعلية التي تحدث الصور في المادة ، وفي الواقع نجد في النفس من جهة واحدة العقل المماثل للادة من حيث أنه يصير جميع المقولات ، ومن جهة أخرى العقل (المماثل للعلة الفاعلة) لانه يعدها جميعاً ، وهو بالإضافة إلى العقول كالفضول بالاضافة إلى الالوان يحيطها من الوان بالقوه (في الظلمة) إلى الوان بالفعل ». (كتاب النفس مقالة ٤ بداية ف ٥) .

ان هذا النص يشير إلى عقليين ، واحد « فتال » والثاني « منفعل » . ولكن لا يرسطو كلاماً في العقليين لا يخلو من غموض ، فهو يقول : « وهذا العقل (الفعال) هو القابل للمفارقة ، وهو غير منفعل (اصلًا) غير متزوج بمادة ، لأن ماهيته أنه فعل ، والفاعل اشرف دائمًا من المنفعل ، والمبدأ (اي العلة) اشرف من المادة ». الامر الذي جعل شراح ارسطو ينقسمون إلى فريقين : منهم من قال ان ارسطو كان يقصد ان العقل الفعال ليس ملكة من ملكات النفس البشرية ، بل مفارق لها ، وعليه ليست النفس خالدة ؛ وهذا هو شرح الاسكندر الافروبيسي ؛ ونهم من قال ان قصد ارسطو هو ان العقل الفعال هو ملكة من ملكات النفس البشرية ، فاذن هذه النفس خالدة ، وهذا هو شرح نموسطيوس .

والتجريد على ثلاثة درجات : في الدرجة الأولى يجرد العقل ماهية الجسم الطبيعي مما يلابسها من الاعراض والصفات الشخصية ، كأن يجرد الانسانية من سفراط ، ويدفع جانبًا كون سفراط اثيناً فيلسوفاً ايض بدينًا قصيراً ، إلى غير ذلك مما يضاف إليه ولا يدخل في معنى « الانسان » .

وفي الدرجة الثانية يجرد العقل من الجسم السطوح والحجم والخطوط ويترك ما عدا ذلك ، مثلاً اذا قلنا « منحني » فهذا لا يؤدي إلى الذهن سوى معنى الشكل فقط دون تعيين مادة بالذات ، ونخن نعلم ان الاتجاه يمكن ان يتفق لمواد كثيرة .

وفي الدرجة الثالثة يتترك العقل الشكل أيضًا والمادة بالاطلاق ولا يستثنى من الشيء الأكوانة موجوداً ، والمعنى اللازم للوجود ، مثل الجوهر والمرض والملة والممكن والضروري وغيرها ؛ فإن كل موجود جوهر او عرض ، علة او معلول ، يمكن او ضروري ، الى غير ذلك من المعانى التي تتطبيق على الموجود من حيث هو موجود دون نظر إلى كونه جسماً او روجياً او كذا او كذا من الموجودات .

(ملاحظة : التجريد عند ارسطو من فعل العقل ، فلا يعتقد العقل ان الاشياء موجودة في الواقع كما يتصورها هو ، كما قال افلاطون اذ جعل المقولات في عالم « المثل » ) .

ويقابل درجات التجريد الثلاث علوم ثلاثة : العلم الطبيعي للمجردات التي من الدرجة الأولى ، والعلم الرياضي لتي من الدرجة الثانية ، وعلم ما بعد الطبيعة لتي من الدرجة الثالثة .

وهذه العلوم الثلاثة تمؤلف ، ما يسميه ارسطو ، العلم النظري ، اي العلم الذي غرضه مجرد المعرفة .

ويقابلها العلم العملي وهو العلم الذي ترمي المعرفة فيه الى تدبير افعال الانسان ، وله قسمان : القسم الاول يدير افعال الانسان من حيث هو انسان في نفسه وفي الأسرة وفي المجتمع : فينقسم الى الاخلاق وتدبير المنزل والسياسة . والقسم الثاني الفن ، يدير افعال الانسان بالنسبة الى موضوعات يوافها ويصنعها ، وينقسم بحسب الموضوعات التي يتناولها ؛ وهذه تزيد وتنقص تبعاً لتقدم الحضارة . فن المعلوم ان عندنا الآن من الفنون ما لم يكن عند الاقدمين ، وربما كان للآقدمين فنون نجهلها الآن .

### الأخلاق

الانسان في جميع افعاله يقصد الى الخير ، سواء أكان هذا الخير حقيقة كالفضيلة ام ظاهراً كالملة . فما هو خير الانسان الذي يجب ان نختاره ؟ او ما هي الغاية التي يجب ان نسعى لادراكها ؟

ينذهب الناس كافة الى ان الخير الذي ما زال نطلبه والغاية التي ما زال ننشدها انما هي السعادة ، وان الانسان منها يفعل فاما هو يفعل لبيان السعادة . ولكنهم مختلفون في فهم السعادة : فبعضهم يظنه في اللذة ، وبعضهم في الشرف ، وبعضهم في الحكمة . فلتنتظر في هذه الخيرات الثلاثة .

اما اللذة ، ظاهرة نفسية اصلها ان للانسان قوى تتطلب العمل وان لكل منها موضوعاً تتجه اليه طبعاً ، فاذا ما عملت تجت اللذة . فليس اللذة غاية في الاصل ، ونحن اول ما اكلنا او شربنا لم نفعل ذلك ابتعاد اللذة ، بل ابتعاد حد الرمق ، وكل من يأكل لأجل الأكل يرتكب شططاً وغيضاً على نفسه ضرراً . واذن فليس اللذة شيئاً متأيماً من الفعل ، ولكنها ظاهرة مصاحبة للعمل ، تضاف اليه كالنضارة الى الشباب . فقيمتها تابعة لقيمة القوة والفعل والموضع . ولا شك ان قوانا وافعاتها وموضوعاتها تتفاوت ، فليس الحس كالعقل ، وليس المال كالفضيلة . فلا يجوز القول بالاطلاق ان اللذة حسنة او انها رديئة . ولكن الافعال هي التي توصف اولاً بالحسن او بالرذمة وبالخير او بالشر . والمشاهد ان اللذة ان طلبت لذاتها الحلت الشخص ضرراً بلينا ، واذن فليس هي السعادة ، وليس هي غايتها في الحياة .

واما الشرف او تكرم الناس ايانا فهو ايضا ظاهرة مصاحبة لشيء آخر : فان كان لمنصب او مال كان متعلقاً بالناس اكتر منه بنا ، يعنونه كما يرون ، وكان على كل حال شرفاً كاذباً . وان كان لفضل كان الفضل خيراً لانه عمله ولانه الصدق بالنفس . فليس الشرف غاية في ذاته .

تبقي الحكمة ، وفيها السعادة الحقيقية ، ذلك لان لكل موجود وظيفة يوديها ، وكما الموجود او خيره يقوم في تمام تأدية وظيفته . وللإنسان ، بما هو إنسان ، وظيفة خاصة يمتاز بها ، ليست هي الحياة التانية ولا الحياة الحاسة ، ولكنها الحياة الناطقة . واذن فخير الإنسان يقوم بزيارة هذه الحياة على اكل وجه ، لانه ان عدل عنها الى اللنة شابه البهائم وقد انساناته ، وان اخذ بها عادت عليه بلذة لا تعادلها لذة تفاه ودواناً ، وصار انساناً بمعنى الكلمة .

واذا اتبينا الحكمة وحكمتنا العقل في جميع افعالنا طبعنا قوانا واستعدنا اداتها على حالات معينة هي ما يسمى بالفضائل ؛ كما ان اتباع الشهوة يطبع القوى على حالات اخرى مضادة هي الرذائل . فليست الفضيلة والرذيلة طبيعتين ، وإنما الفضيلة تكتسب وتتعلم كما يتعلم اي فن باتيان افعال مطابقة لكمال ذلك الفن . وتفقد الفضيلة باتيان افعال مضادة لها . والاعمال ، بالاجمال ، منها ما هو افراط ، ومنها ما هو تفريط ، ومنها ما هو وسط بين الطرفين . فبناء على هذه المقدمات نعرف الفضيلة بانها « ملكة اختيار الوسط العدل بين افراط وتفريط كلامها رذيلة » .

نقول : « ان الفضيلة ملكة » ، ومعنى بذلك انها حال للنفس مكتسبة بالمران ، وطبيعة ثانية ولدتها التكرار . فلا يهدى الرجل شيئاً او عدلاً ، او عفأً حقاً الا اذا دخنا ، او عدل ، او عف دأبناً ومن غير عناء ؛ كما ان المصور مثلاً لا يهد مصوراً حقاً الا اذا زاول التصوير حتى يجهده من غير عناء . وكل ذلك الحال في كل صاحب فن او صناعة ، كالطبيب ، والجراح ، والخداد ، والكتاب الخ . اما الفعل الفاضل المفرد او المتكرر في فترات بعيدة ، فليس بينه وبين الفعل الصادر عن ملكة الفضيلة سوى شبه ظاهر فقط ، لانه غير قادر عن حال رائحة في النفس ، ولا يدل على ان النفس اختارت الفضيلة حالاً لها وغاية .

نقول : « ان الفضيلة ملكة اختيار الوسط العدل » ، وتفصيل الوسط لا الوسط الرياضي الواقع على مسافة واحدة من طرفيين فلا يتغير ، بل وسطاً بالإضافة اليها ، متغيراً تبعاً للأفراد والاحوال . فنثلاً الوسط الحسابي بين الحد الاصغر والحد الادنى لما يستطيع الانسان ان يتناوله من غذاء يزيد على حاجة المبتدئ بالرياضية ، ويقل عن حاجة المصارع ، ولكن المقدار اللازم للمصارع وسط عدل بالإضافة اليه ، وان زاد كثيراً عن حاجة الرجل العادي او الصبيف المريض ، كما ان المقدار اللازم للمريض وسط

عدل الى حاليه . فالوسط العدل هو الذي يعيته العقل بالحكمة تبعاً للظروف . لذلك نجد الشجاعة ، مثلاً ، وسطاً عدلاً بين الافراط ، وهو التهور ، والتغريط ، وهو الجبن ، ونجد السخاء وسطاً عدلاً بين افراط هو التبذير وتغريط هو التقتير ، ونجد العفة وسطاً عدلاً بين افراط هو الشره وتغريط هو الجمود . ثم نرى الشجاعة والسخاء والعفة تختلف في اوساطها بتفاوت الافراد و اختلاف الظروف ، حتى ان الارملة الفقيرة التي تجود بدقائق اعنى من الفتى الذي يعطي مبلغاً ضخماً هو بعض فصلة . بل ان الوسط الفاضل اعتباري لا رياضي ، حتى مع غض النظر عن الشخص وظروفة ، ذلك انه اميل لأحد الطرفين منه للاخر ، فالشجاعة اقرب للتهور منها للجمد ، والسخاء اقرب للتبذير منه للتقتير ، والعفة اقرب لجمود الشهوة منها للشره ، اي انه تارة يكون اقرب للافراط ، وطوراً اقرب للتغريط .

وما يجب ملاحظته ، ان الفضيلة ، وان تكون من حيث ماهيتها وسطاً بين طرفين مرذلين ، الا انها من حيث الخير حد اقصى وقمة ، اذ ان الوسط هو ما تعينه الحكمة بعد تذليل جميع الظروف ، هو ما يجب فعله « هنا والآن » فهو خير بالاطلاق تابع لنية الفاعل لا لكمية المفعول .

واخيراً يذكر ارسسطو ان كل سعادة الانسان في هذه الدنيا : لا نظرة الى ما وراء الحياة ، ولا رجاء ثواب . لقد حدق ارسسطو كثيراً في الارض ، ففاته السماء ، وقصر عن استاذة افلاطون ، فقال بشيء من المراة والتشاؤم : « ايه الناس ، لنعمل وظيفتنا كناس ، ولنكتف بسعادة نسية ». (الاخلاق الى نيقوماخوس: مقالة اول ، فصل حادي عشر) .

### السياسة

اذا انتقلنا من الاخلاق الى السياسة فقد ارتفينا من علم ادنى الى علم اعلى ، لان الدولة هي التي تهيي الافراد الاسباب المادية والادبية للحياة الفاضلة ، تعمي حياتهم وتعهمهم بالتعليم والتربيه ، فيتعاونون على اكتساب الفضائل والعلوم وتحقيق انسانيتهم . وهي في اداء مهمتها هذه تسترشد بالأخلاق طبعاً ، تشرعها قوانين وتعروطها بسياج من الرهبة يزيد في احترامها ؛ ولكنها تسترشد ايضاً بغير علم الاخلاق من العلوم والفنون ، كعلم الاقتصاد وتوفير الرخاء ، وكفن الحرب لصيانة الاستقلال ، وما اليها من وسائل الرقى وعوامل الحضارة . فالدولة الحكم الاعلى في المجتمع توجه جهوده الى غايتها ، وتستخدم الفنون والصناعات ؛ والعلم الخالص بها ارفع العلوم العملية جيناً .

وعلى ذلك قد دعوى السوفسطائيين ساقطة ، اذ يقولون ان الاجتماع وليد العرف او

نتيجة حقد . المحقيقة ان الاجتاع قائم على الطبيعة الانسانية النازعة الى كمالها ، وان الانسان مدنى بالطبع ، فهو لا يوجد بغير الأسرة ترعاه وتؤيده الى ان يبلغ اشده . فالأسرة المجتمع الاول ، وتليها القرية ، وهي جموع اسر تتأثر لتوفير حياة اوسع واكمل مما تستطيعه الأسرة الواحدة . واذا ما تحدث القرى التجاورة كوت مدينة ، اي مجتمعاً تاماً ، يكتفى نفسه بنفسه ويكتفى جميع اغراض الحياة ، الضروري منها والكمالي ، المادي منها والادنى . ففي رأيه ، كما في رأي افلاطون ومعظم اليونان في عصره ، المدينة ارقى المجتمعات ، ولا يرى في الامبراطوريات سوى مجتمعات غير طبيعية تعتمد على الحرب والتجارة وتتخد لها غاية لها ، فيفسد بها المجتمع . وما الغاية الحقة الا الفضيلة في السلم والقناعة ؟

الأسرة : هي الخلية الاجتاعية . تتألف الأسرة من الزوجين والبنين والعبيد . اما الزوجان فينبنياً ثناوت : الرجل اكمل عقلاً من المرأة ، فهو رأس الأسرة واليه يرجع تدبير شؤون الدولة ، ويرجع للمرأة العناية بالبنين وبالمتزوج تحت اشراف الرجل : ذلك ما تريده طبيعة كل منها ، وليس بصحيح ما قال افلاطون من ان الطبيعة جعلت المرأة متساوية للرجل وهيئتها للمشاركة في الجنديه والسياسة . واما البنون فهم لوالديهم كما يدل عليه الميل الطبيعي ، وقد ظن افلاطون ان شبوغية الاطفال توسيع دائرة التعاطف ، ولكنها في المحقيقة تؤدي الى انتقامه الحبة والاحترام ، لأن الطفل الذي هو ابن الجميع ليس ابن احد . هذا الى ان تشابه الاطفال والوالدين يكشف القرابة حتماً ، فتزول الشبوغية ويعود الميل الطبيعي من جانب الوالدين نحو اولادهم . وانحرضاً العبيد وظيفتهم تحصيل الثروة الضرورية للاسرة والقيام على خدمتها . ذلك بان «الوطن» رجل حر حيته الطبيعية ذكاء وشجاعة فبني لنفسه مدينة وفرع لسياستها وخصوص حياته تخلمتها في السلم والحرب ؛ فلا يتسع وقته للعناية بشئون معاشه وتأني عليه كرامته ان يتنزل للاعمال اليدوية بزراطا ، فيشوه يديه وخلقته ، ويظهر بظاهره وضعية . فكان لا بد له من يتكلف بذلك دونه . وقد اوجدت الطبيعة شعوراً قليلاً الذكاء ، اقوياء البنية ، فقدمت له منها «آلات حية» ، اوائلها هم العبيد .

ويقول ارسطو في كتاب : «السياسة» (المقال ١ فصل ٧-٣) : «فن الناس من هم احرار طبعاً ، ومنهم عبيد طبعاً ، ان شعوب الشمال الجليدي واوروبا شجعان ، لهذا لا يكدر احد عليهم صفو حربتهم ، ولكنهم عاطلون من الذكاء والمهارة والأنظمة السياسية الصالحة ، لهذا هم عاجزون عن التسلط على جيرانهم . اما الشرقيون فيمتازون بالذكاء والمهارة ولكنهم خلو من الشجاعة ولهذا هم مغلوبون ومستعبدون الى الابد . واما الشعب اليوناني فيجمع بين الميزتين : الشجاعة والذكاء ؛ كما ان بلده متوسط الموضع ، لهذا هو يعطف بالحربية ، ولو اتيحت له الوحدة لتسلط على الجميع ». اذا فاليوناني

سيد حرّ ، والاجنبي (البربر) عبد له ، ولا يستعبد اليوناني اخاه بأي حال . هذه فكرة « الشعب المختار » ظنها ارسسطو اولية كلية ضرورية . فارسطو يقبل الرق كما قبله افلاطون ، ويرفع الشعب اليوناني الى مقام السيد من سائر الشعوب . ولكنّه يقول ان ابن العبد بالطبع لا يرث بالضرورة انحطاط ابيه ، فان لم يرثه لم يكن عبداً بالطبع وافتتح امامه باب العتق . وارسطو يوجب على السيد ان يحسن استخدام سلطانه على رقيقه ، وان يعامله معاملة انسانية . والمعنى الذي يوحّد من مجموع اقواله هو ان الرقيق خادم مدى الحياة .

اما المدينة فلها غاية عليا هي معاونة الافراد على بلوغ كالم العقلاني والخلقي . وغاية ادنى هي توفير اسab المعاش . والغاية الثانية وسيلة للابول وخاصمة لها من حيث ان سعادة الانسان عقلية خلقيّة . لذلك يجب على الدولة ان تقف الاستعداد الحربي والتجارة عند الحد الملائم للغاية العليا ، وهي تفوت على الافراد هذه الغاية حتماً اذا اختلفت من دونها الحرب غاية كمدينة اسرطة ، او التجارة والملاحة كبعض مدن اخرى . اما الحرب فواضح انها وسيلة لصيانة الحق او لاسترداده ، ولا يمكن ان تكون الحالة الطبيعية للمدينة .

اما التجارة فالاصل فيها المبادلة ، مبادلة الاشياء بأشياء ، لأرضاء الحاجات الضرورية . ثم اخترع النقد وسيلة للمبادلة ورمزًا للثروة . وما ثبت ان اقبال غاية يطلب لذاته ، وصار الانتاج غاية كذلك بعد ان كان وسيلة للحياة يقدر على قدر حاجاتها ! فنشأت التجارة ، وهي غير طبيعية لأنها مبادلة الاشياء لا بأشياء اخرى لاغراض طبيعية ، بل بالنقد وهو اختراع غير طبيعي ، ولأن هذه المبادلة تجري دون مراعاة الحد القصوري للحياة .

ومن باب اول الربا غير طبيعي ، لانه مبادلة النقد بالنقد نفسه ، والنقد معدن لا ينبع كالحفل ولا يلد كالماشية ، فلا يصح عدلاً ان تتقاضى « فائدة » عن النقد . فارسطو يميل اذن الى عيشة بسيطة اقرب الى الطبيعة والقناعة منها الى الاختراع والترف ، ويريد المدينة غنية بالعلم والفصيلة لا بالمال والسلطان .

المدينة : ان الأسرة والملكية صادرتان عن الطبيعة لا عن الوضع والعرف ، فالغاوّها معرض لميل الطبيعة وتغير الدولة جيّماً ومستحيل التنفيذ .

لا شك في ان الملكية الخاصة لها مساوّاً ، ولكن الملكية المشتركة والميشة المشتركة مصدر خلافات ايضاً ، وما تقتلان الرغبة في العمل ، فان الانسان لا يعني عادة بغير نفسه واهله ، ويتوافق فيها يختص بالصالح العام . ثم ان الشعور بالملكية مصدر للذلة ، لانه نوع من حب الذات ، واستخدام الملكية لمساعدة الاصدقاء والمعارف ،

والفضيافة ، مصدر للذلة وفرصة لفعل الفضيلة ، كالسخاء والغفوة ، فإن المعلم لا يستطيع أن يسخو . وإنما نشأ التحالفات من الملكية الخاصة لقادس الناس لا لكونها خاصة ، ولو انتصروا لأشرك بعضهم بعضًا في نتاجها فهؤلئك الذي عنده أكثر على الذي عنده أقل ، فتلتقي حسنان الملكية والشيوخية وتتقى في مستوى العيشة الحسنة ، لا تعلوه إلى الآراء للآراء .

اما الحكومة فتختلف اشكالها باختلاف الغاية التي ترمي إليها وعدد الحكماء . فن الوجهة الأولى ، الحكومات صالحة متى كانت غايتها خير المجموع ، وفاسدة متى توخي الحكماء مصالحهم الخاصة . فيخرج لنا جنسان تختتمها انواع تعيين من الوجهة الثانية اي بعدد الحكماء :

| الحكومات الفاسدة   | الحكومات الصالحة |
|--------------------|------------------|
| ١ - الطفيان        | ١ - الملكية      |
| ٢ - الاولى يغريكية | ٢ - الارستقراطية |
| ٣ - الديماغوغية    | ٣ - الديموقراطية |

الملكية حكومة الفرد الفاضل العادل . والارستقراطية حكومة الأقلية الفاضلة العادلة ، والديموقراطية حكومة الأغلبية الفقيرة ، تمتاز بالحرمة والمساواة واتباع دستور . اما الطفيان فهو حكومة الفرد الظالم ، وال الاولى يغريكية حكومة الأغبياء والابياع ، والديماغوغية حكومة العامة تتبع اهواءها المتقلبة .

الحكومة المثل : كل واحدة من الحكومات الصالحة تقوم على مبدأ صريح بعض الصحة لا كلها ، لذلك لا يمكن اثبات احدها واعتبارها كاملاً . فيجب ان تطبق هنا المبدأ الذي اعتمدته اوسطو في الاخلاق وهو ان « خير الامور الوسط » وان نجد طبقة من الشعب ، كما يقول اوسطو ، تكون مزاجاً من ضدين ووسطاً بين طرفين : هذه الطبقة هي الوسطي ، ويسماها اوسطو « بوليتية » اي الدستورية ، وهي مؤلفة من اصحاب الثروة المقاربة المتوسطة يعيشون من عملهم ولا يملكون فراغاً من الوقت ، فلا يقدرون الا الجلسات الفرورية ويخضعون للدستور . فحكومتهم مزاج من الاولى يغريكية والديموقراطية ، مع ميل الى هذه . وكلما كثر عددهم استطاعوا مقاومة الاحزاب المتطرفة وصيانته الدستور . ولا خوف ان يتعدد خصومهم عليهم ، فانهم لما كانوا وسطاً ، كانت المسافة بينهم وبين كل ضد اقرب منها بين ضد وآخر ، لذلك يشق بهم كل فريق اكبر مما يشق بضاده . ومع كل ذلك فان اوسطو يقرر ان الحكومة لشعب ما يجب ان تقوم على اعتبار طبيعة هذا الشعب ، فهو لا يبني دولة نظرية ، ولكنه يستخدم طائفة كبيرة من الملاحظات والتجارب لتعيين الشروط الكافية بتحقيق الغاية من الاجتماع .

بعد اوضاع ظهرت في اثينا مدرستان متعارضتان، هما المدرسة الابيقيورية والمدرسة الروائية، عنينا خصوصاً بالاخلاق. تقول الابيقيورية بكثرة الموجودات وتدعها لفعل الصدفة دون رابط ولا قانون. وتضع السعادة في اللذة وتجمل قانون الاخلاق المنعمة الذاتية ، وتفصي الآلة خارج العالم وتبتكر دعائمهم . فهي مدرسة مادية .

اما الروائية فتقول بوحدة الوجود وبقانون ضروري او عقل كلي منبت في الوجود، وتلتزم اساس الاخلاق في حرية الارادة وتعين لها قانوناً هو الواجب ، واجب المطابقة ، بين الارادة الفردية والارادة الكلية ، وتضع السعادة في الواجب وعبادة العقل الكلي ، فهي مدرسة عقلية على الرغم من ماديتها ، ومدرسة فضيلة وشجاعة .

ثم انحصر الفعل الفلسفي في شرح ايجاث المقدمين وتلورين المخصصات ، ولكنه كان علاؤ قريباً ساهمت فيه شعوب البحر المتوسط ، اذ كانت الثقافة اليونانية قد سادت بينهم وغابت ثقافتهم .

وفي مقدمة المراكز العلمية الجديدة مدينة الاسكندرية . وكان بالاسكندرية جالية يهودية تأدب بالادب اليوناني حتى نسيت العبرية ، ولم تكن تقرأ التوراة الا في ترجمتها اليونانية .

### الافلاطونية الجديدة

بعد وفاة افلاطون اخذ اتباعه يحاولون وضع فلسفة دينية او دين مفسف . فالافلاطونية الجديدة مذهب قام على اصول افلاطونية وتمثل عناصر من جميع المذاهب ، فلسفية ودينية ، يونانية وشرقية ، بما في ذلك السحر والتنجيم والعرافة ؛ غير ان رجالها حرصوا على الاحتفاظ بالروح اليوناني خالصاً ، اي بالعقلية العلمية التي تنظر الى الوجود كأنه هندسة كبيرة ، فتبعد منه ، بقدر المستطاع ، الممكن والحادث ، وتخصمه للضرورة . وبذلنا يعارضون الديانات جميعاً ، ومنها اليهودية والمسيحية مع تأثرهم بها ، ويعارضون افلاطون نفسه في تصويره الصانع يتدخل تدخلأ شخصياً طرعاً لخيريته ، وينظم العالم وفقاً للمثل ، فيتوخى غایات ، ويمثل الزمان . والافلاطونية الجديدة سورياً اسكندرية اثينا .

ويعتبر امانيوس ساكاس (١٧٥-٢٥٠ م) ابرز افلاطوني الاسكندرية ، ولد من ابوين مسيحيين ، ونشأ مسيحياً . كان حالاً (وهذا معنى لفظ ساكاس المضاف لاسميه) ، فلما تفلسف ارتد عن المسيحية .

لم يلعن آراءه ، ويقال انه كان يحاول التوفيق بين افلاطون وارسطو و في ام النقط اكثراً ضرورة وهي : الله ، والعالم ، والنفس . ومن ابرز تلاميذه افلاطين .

## الفلوطين

٢٠٥ - ٢٧٠ م

حياته :

ولد في ليقوبريليس من اعمال مصر الوسطى حيث تعلم أولاً القراءة والكتابة والحساب والتحو . وفي الثامنة والعشرين قصد الى الاسكندرية ، فقاده صديق الى امونيوس وزمه احدى عشرة سنة . ثم اراد ان يقف على الافكار الفارسية والهندية ، فاتتحق بالجيش الروماني المارد على فارس ، ولكن هذا الجيش ، بعد ان طرد الفرس من سوريا ، انضم في العراق ، فلجاً افلاوطين الى انتاكية ، ثم رحل الى روما وهو في الأربعين ، واقام بها حتى وفاته . وكان مجلسه بها حافلاً بالعلماء وكمار رجال المدينة ، حتى تلمند له الامبراطور وزوجته .

ولم يشرع في الكتابة الا حوالي الخمسين ، لما الحَّ عليه تلاميذه ورأى هو بعض تلاميذ امونيوس قد تخلوا من عهدهم ونشروا آرائهم . كان يكتب او يلقي على عجل رسائل متقاومة الطول هي صورة لتعليميه الشفوري . وكان تعليميه شرحاً على نص لأفلاطون او لأرسطو او لواحد من شراحها ، او جواباً عن سؤال ، او ردًّا على اعتراض . فليست رسائله عرضاً منظماً للذهب ، لذلك جاءت كل رسائله عبارة عن جمل مذهب منظور اليه من وجهة خاصة ، وكانت هذه الطريقة مألوفة وقتئذ . وكان الموضوع الرئيسي النجاة : نجاة النفس من بعثنا المادي وانطلاقها من عالم الظواهر الى موطنها الاصلي .

وبعد وفاته جمع تلميذه ففوريوس الرسائل وكانت اربعاً وخمسين ، وقدم لها بترجمة حياة افلاوطين وزعها على ستة اقسام ، في كل قسم تسع رسائل ، فسميت « بالرسائل » . جمع في كل تاسعية الرسائل التي تعالج قسّ الموضوع . فالتساعية الاولى خاصة بالانسان ، والثانية والثالثة بالعالم المحسوس ، والرابعة بالنفس ، والخامسة بالعقل ، والسادسة بالوجود الدائم او العالم العلوي . وقد بقيةت جميعاً .

فلسفته : الوحدة متحققة في كل شيء :

اذا نظرنا في الموجودات رأينا انها هي ما هي بالوحدة : فثلاً ال البيت والسفينة لا يوجدان ان لم يكونا حاصلين على الوحدة ، وكذلك الحال في البناء والجبلان ، كل منها جسم واحد ، فاذا تجزأ فقد الوجود الذي كان له ، وصار الى موجودات اخرى

كل منها موجود واحد . توجد الصحة حين توجد وحدة التنسيق ، ويوجد الجمال حين تجتمع الوحدة بين الاجزاء . والمقدار المتصل حالما يقسم فيعلم صفة الوحدة وجوده . والنفس هي التي تصنع الجسم وتعطيه الصورة والنظام ، فترد الكل الى الوحدة . وما يقال عن الوجود الجزئي يقال عن العالم في جملته : ان علة النظام فيه نفس كليلة ، ولكنها اكبر وحدة من النفوس الجزئية . فان كل موجود اما هو واحد بقدر ما يحتمله وجوده : كلاما قل وجوده قلت وحدته ، وكلما زاد زادت وحدته .

على ان النفس بالاطلاق متکلة ، فيها قوى عده ، قوى الاستدلال والاشتاء والادراك جموعة في وحدة . فالنفس ، وهي موجود واحد ، وهي التي تدخل الوحدة في الموجودات ، ليست عين الوحدة ولكنها تشارك في الوحدة ، اي انها تقبلها من فعل موجود آخر . هذا الموجود اشد وحدة من النفس الكليلة . هو المقل الكلي الحاوي في ذاته جميع مثل الموجودات . ان المقولات مترابطة متضامنة ، وتفتضي عملاً كلياً يحيوها ويدرك ترابطها ، ولكنه ليس الحد الاول ، فانه موجود عاقل ، ولا يخلو موضوع تقله ان يكون اما هو نفسه ، فيكون مزدوجاً لا بسيطاً او مغايراً له ، فيكون الموضوع اعلى منه وسابقاً عليه . فترتقي الى الواحد بالذات ، وقد تدرجنا في الوحدة من بعيد الى الاقرب .

هذا الحد الاول يجب ان نتأمله بالعقل الصرف . فا دام قبل المقل الكلي ، فهو ليس عملاً ، فان المقل موجود معين ؛ والحد الاول متقدم على كل موجود ، فهو بريء من كل صورة ، حتى الصورة المعقولة ، اذ انه لا يكانت طبيعة الواحد مولدة للكل ، فهي ليست شيئاً مما تلد ، واذا كانا تقول انه علة ، فمعنى ذلك انتا حاصلون على شيء منه ، بينما هو باق في ذاته ، وليس شيئاً من الاشياء التي هو علتها . فيجب ان نتفق عنه فعل التعلق والفهم ، تعلق ذاته وسائر الاشياء . وهكذا وصل افلاطون الى مبدأ اول عاطل من المقولات ومن التعلق (اذا ان في التعلق اقسام : المقل الذي يعقل والموضوع المقول) كي يكون بسيطاً تام البساطة . وهو يفهم البساطة فهماً رياضياً ، ويتصور الوجود الاول كما نتصور النقطة الرياضية .

فيهن العالم عن الواحد : ان الواحد غير متحرك ، اذ ليس خارجه حد يتحرك اليه . فاذا جاء شيء بعده ، فلا يجيء الشيء الى الوجود الا اذا كان الواحد متوجهاً الى ذاته ابداً . ويجب القول ان ما يأتي من الواحد يأتي منه دون حركة ، دون ميل ، دون ارادة .

وماذا نتصور حوله اذا كان ساكناً ؟ نتصور اشعاعاً آتياً منه وهو ساكن ، كما يتولد من الشمس الضوء الساطع الحبطة بها وهي ساكنة دائماً . على ان كل موجود ،

ما دام في الوجود ، يحدث بالضرورة حوله ، من ذات ماهيته ، شيئاً يتجه إلى خارج ويتعلق بقدرتة الراهنة ، هذا الشيء بثابة صورة الموجود المحدث منه ، فثلاً النار تولد الحرارة ، ولا يمتنع الثلج بكل برودته ، والمشهومات خاصة شاهد على ذلك ؛ فما دامت موجودة انتشرت منها رائحة هي شيء حقيقي يستمع بها كل الجيرة .

يضاف إلى ما نقدم أن كل موجود يصل إلى كماله يلد ، وأذن فالموجود الكامل دائماً يلد دائماً ، يلد موضوعاً سرمدياً ، يلد موجوداً ادفي منه ، ولكنه الأعظم بعده . هذا الأعظم بعده هو العقل الكلي الذي هو كلمة الواحد وفله وصورته . ولكن الواحد ليس عقلاً ، فكيف يلد العقل ؟ ذلك بأنه يرى باتجاهه إلى ذاته ، وهذه الروية هي العقل (الكلي) . هذا العقل الكلي يموي في ذاته جميع الموجودات الخالدة في سكون سرمدي . ولكن وحدة هذا العقل ليست وحدة الواحد الأول : لأن هذا العقل يعقل ومن تعلقه تفاصي النفس الكلية التي هي صورته ، فهي تنظر صوبه ، كما ينظر العقل الكلي صوب الواحد : كل موجود مولود يشاقق إلى الموجود الذي ولده ويعبه ، فالنفس الكلية متحدة بالعقل الكلي . وحين تنظر إليه يفاض منها موجودات ادفي منها : الكواكب الأهلية في السماء ووضعت فيها النظام ، وفوس البشر والآجام ، والحيوانات ، والمادة آخر مراتب الوجود (فهي أبعد ما يكون عن النفس الكلية ، فهي أصل الشر ، أذ الشر معناه الابتعاد عن المصدر) .

النفس البشرية : هي فيض من النفس الكلية ، واتصال النفس البشرية بالجسم أصل نفائصها وشروطها . إنها في البدن كما في سين ، تتأمل وتشقى «النفس البشرية تلتقي في بدنها الشر والألم . إنها تعيش في المحن والشهوة واللذوق ، وفي كل الشرور . البدن لها سجن وقبر ، والعالم كهف ومقارة » (التساعية الرابعة ، ٨، ٣) . فنجب أن تكون غايتها الخلاص منه والعودة إلى الأول الواحد . والسبيل إلى تحقيق هذا الأحادي بالواحد لا يمكن عن طريق فاد ، بل بواسطة الرعد والتأمل . بالزهد تصرف النفس عن كل محسوس ، وبالتأمل تكتشف النفس وحدتها مع النفس الكلية . ثم مع العقل الكلي وأخيراً مع الواحد . قرئ أنها عن الواحد صدرت ، وإن الواحد ماثل فيها . وإذا ما بلغت حالة الوجود ترى أنها الواحد نفسه (إي تلاشت فيه) . فالفلسفة هي وسيلة للنفس في صعودها إلى الواحد والاتحاد به . هذا الاتحاد هو النبطة المظمى ، وهو حال الجذاب تفقد فيها النفس كل شعور بذاتها وتستغرق في الواحد الأول . هذه الحال ممكنة في الحياة العاجلة ولكن لا ينفعها إلا القليل ولا ينفعها إلا نادراً . ويقول فيوفوريوس : إن أفلوطين جذب أربع مرات . (نقاً عن أفلوطين) .

### بعد الفلاطين

تفلسف على طريقة افلاطون تلميذه فورفوريوس السوري صاحب كتاب «المدخل الى مقولات ارسطو» (المعروف باسمه اليوناني ايساغوغي، عند العرب). ثم لم يشتعل المهتمون بالفلسفة الا بتحرير المخصصات وشرح كتب افلاطون وارسطو. وكان العالم القديم قد شاخ وهرم ، فشاحت معه الفلسفة اليونانية بحيث ان الامبراطور يوستينيان لما اغلق مدارس الفلسفة في اثينا سنة ٥٢٩ م لم يفعل الا ان حصل موتها . ولكن نقل هذا التراث الى السريانية والمعربة ، ثم ترجمت الكتب العربية الى اللاتينية فساحت في نقل التراث القديم الى اوروبا .

## القسم الثاني

### انتشار الثقافة اليونانية

#### وترجمة التراث اليوناني إلى العربية

كانت فتح الاسكندر المقدوني ل الكثير من بلاد آسيا وافريقيا سبباً كبيراً من اسباب انتشار الثقافة اليونانية في الشرق . فقد كانت مملكته بلاد اليونان ومقدونية في اوروبا ، ومصر ولibia في افريقيا ، وسوريا وفلسطين والعراق وما اليه ، وببلاد فارس وتركستان وافغانستان ، وقسمًا من بلاد الهند في آسيا .

وكان من سياساته التقرب بين هذه البلاد المفتوحة وببلاد الاغريق وترجم الجينس الاغريق باجنام آسيا وافريقيا في الحضارة والمهارة ونظم الحكم والثقافة . ولهذا كان يبحث اليونانيين على سكنى هذه البلاد وغالطة اهلها . وكان ينظم منها تنظيمًا يومنياً ويشجع الادباء والكتاب والعلماء على نشر ادبهم وعلمهم . فكان من ذلك ، ومن الولاة اليونانيين الذين ورثوا الحكم من الاسكندر في الملك الشرقية ، ان انتشرت الحضارة اليونانية ، والثقافة اليونانية من عهد الاسكندر . وكانت البلاد التي بين دجلة والفرات تغلب عليها الثقافة الاغريقية . وظلت هذه الثقافة تنمو وتزدهر حتى بعد ان انسحب الجيش اليوناني من هذه الاقطاع . واشتهرت في الشرق قبل الاسلام الى ما بعده مدن كثيرة كانت مركزاً للثقافة اليونانية ، من اشهرها الاسكندرية ، الها ونصبيين ، جنديسابور ، حران .

### المدارس

الاسكندرية : بعد موت الاسكندر اخذ اليونانيون الرازحون تحت النير المقدوني ينزعون الى التحرر ويضطهدون كل من له علاقة بمقدونية . ومن جملة الذين اضطهدوا لهذا السبب اساتذة مدرسة اثينا التي انشأها ارسطو — وقد اخذت عليهم نزاعهم المقدونية — فلجأوا الى الاسكندرية حيث انشأوا مدرسة امتد استمرار التقليد المشائفي وظلت قائمة حتى فتح العرب لمصر . ويجانب الفلسفة اليونانية كان في الاسكندرية

رواسب تراث مصر القديم وتيارات دينية شرقية عديدة . ولكن أصبحت اللغة اليونانية لغة العلم ، وأصبح الفكر اليوناني مهلاً كل تقدير ، ذات الفكر الذي امتهن بكل تراث الشرق الديني والعلمي واللحرافي ، وكانت ما يسمى بالثقافة الميلينية .

فكانوا يقرأون التوراة في الترجمة اليونانية المروفة بالسبعينية (١) . وفيرون ، أشهر علماء اليهود ، لم يكن يعرف العربية ، فقرأوا التوراة باليونانية وشرحها بهذه اللغة ، قاصداً إلى أن بين اليونان أن في التوراة فلسفة أقدم وأسمى من فلسفتهم .

وتفتحت المسيحية للفلسفة اليونانية على يد كلمنس الاسكندري (٤٥ - ٢٢٥ م) ثم على يد اوريجان (١٨٤ - ٢٥٣ م) كلّاًهما علم في الاسكندرية مدافعاً عن المسيحية وكلّاًهما تأثر بالثقافة اليونانية وكان يكتب باللغة اليونانية .

وتأسست في الاسكندرية مدرسة فلسفية تزعز إلى الأفلاطونية الجديدة . اسّها مانيوس الحال (١٧٥ - ٢٥٠ م) وتتعلم فيها ، على يد المؤسس ، أفلوطين أكبر مجددي الأفلاطونية .

ووجدت نزعة أخرى ، مع انتشار الدين المسيحي ، هي التوفيق بين الثقافة اليونانية والمسيحية ، يمثلها خاصة يحيى التحوي ، ثم تلميذه اصطيفن الاسكندري (٢) .

وقد اتصل المسلمين بمدرسة الاسكندرية في المهد الاموي ، فتربى خالد بن يزيد ابن معاوية يترجم له بعض الكتب « اصطيفن » الملقب بالاسكندري . أما في العصر العباسي فليس هناك ذكر لاتصال الحلقاء الباسين بمدرسة الاسكندرية وذلك لبعدها عن بغداد ، مركز الحلة ، وليل هذه المدرسة إلى الرهد ، وضيق النشاط العلمي فيها .  
مدرسنا الرها ونحبيين : تأسست مدرسة انطاكية (٣) عام ٢٧٠ ميلادية ، وكانت

(١) هي اقدم الترجمات وشهرها . قام بها في القرن الثالث قبل الميلاد ، تلية لدورة بطليموس فيلادلف ، اثنان وسبعين عاماً من يهود مصر . وهذا المدد هو أصل التسمية .

(٢) يحيى التحوي هو يحيى قيلوبون المصري الاسكندري ، او يحيى التحوي ، كما يدعوه العرب . مات في الصدف الاول من القرن السادس الميلادي ؛ ظلم يشهد ضعف العرب للاسكندرية . أما اصطيفن فهو تلميذ يحيى التحوي ، ثم كان اساتذة في مدرسة الاسكندرية ؛ تذكر لكثير من تعاليم الأفلاطونية الخديبة لقرب بين أفلاطون والمسيحية ، ويفرق بين الفلسفة والدين .

(٣) انطاكية : (Antioch) مدينة على سافة مائة كيلومتر غرب حلب ، اسّها انطيلقوس عام ٣٠٠ ثلاثة قبل الميلاد ، فاصبحت ثالث مدينة مهمة في الامبراطورية الرومانية ، وكانت من اول المدن التي اعتنقت المسيحية .

الرها (Edesse ، Orfa) يقال ان مؤسساً نمرود (حوالي ٢٢٠٠ سنة قبل الميلاد) ، تقع في الشام الغربي العراق ، اعتنق المسيحية في مهد ميكر ، وبه قال انه كان يوجد فيها ما يقرب من ٣٠٠ صومعة ودير لرهان المسيحيين . استلها العرب سنة ٦٥٩ م عندما فتحوا العراق .  
نصيبين (Nisibis) مدينة في الشام الغربي الموصى (في المجزرة) يقال ان نمرود قد اسّها .

مدرسة لاهوتية يغلب عليها طابع الفلسفة الأفلاطونية . ومن أشهر اعلامها يوحنا فم الذهب (المتوفى عام ٤٠٧ م) . كان اساتذتها يدافعون عن الدين بادلة فلسفية ، مستخدمين اللغة اليونانية . غير ان أحد المؤلفين السريان ، ويدعى بروبوا (Probus) عاش في النصف الاول من القرن الخامس ، نقل الى السريانية «كتاب المبارزة من منطق ارسسطو» و «كتاب القياس» ، ووضع شرحاً لها . وهذا اول نقل الى السريانية وصلت اليها مخطوطاته .

ولما ظهرت البدعة النسطورية انتقل عدد كبير من اساتذة مدرسة انطاكية الى مدرسة الرها لنشر عقائدهم (١) . انشأ الفرس مدرسة الرها عام ٣٦٣ وفرضوا فيها التعليم باليونانية . فدرس فيها منطق ارسسطو ، وابياساغوغي فروفوريوس . ولكن لما تسررت البدعة النسطورية الى مدرسة الرها بدأ الاساتذة يقلون الى السريانية ما يعلمون . ولكن في عام ٤٧١ لما ولي قورا (Cyrus) اسقفاً على الرها جدًّا في عمارية النسطورية وطلب من الامبراطور زينون اغلاق المدرسة ، فأمر بالغلقها عام ٤٨٩ . فتووجه بعض الاساتذة والطلاب الى نصبيين ، حيث عهد اسقف المدينة النسطوري (برصوما) الى احد هؤلاء الاساتذة ويدعى نرمي ، وانشأ مدرسة في نصبيين . فازدهرت هذه المدرسة ، حتى ان عدّ تلامذتها بلغ نحو ٨٠٠ في اواخر القرن السادس . ولم تتحطّ هذه المدرسة الا ابتداء من القرن السابع بعد ان تأسست مدرسة بغداد .

مدرسة بغداد : يذكر ابن ابي اصيبيع نقلاً عن الفارابي : « انتقل التعليم من

(١) ام البدع في المسيحية : ١ - بدعة اريوس (٢٣٦-٢٥٦) اعتبر بنية المسيح عن طريق الفرض الازلي ، واعتبر طبيعة المسيح من طبيعة الله . ولكن شهاده اريوس صدور الانبياء عن الاب يصور المخلوق من الله . لذلك قام انصهار عيارات هذا الرأي ، مثبتين بالبراهين الفلسفية ان المخلوق بدعة الله ، فيصبح رأي اريوس شهادة لألوهية المسيح . ب - بدعة نسطوريوس (٤٤٠-٣٨٠) علم ان العذراء مريم هي ام المسيح الانسان ، لا ام الله ، اي ام جسد وروحه ونفسه ، وان المسيح لم يكن ، منه ولاده ، الا انساناً اصبح إلهاً بعد ان حلّ الكلامة في جسده الانساني . وقد رشق بالهرمان جميع انس (٤٢١) م) تعلم نسطوريوس هذا ، وأكّد ان المسيح شخص اجتمع في الطبيعتان الالهية والانسانية . ولما رفض اتباع نسطوريوس الارجوع عن تعاليمهم انشقوا عن الكنيسة الكاثوليكية واسروا كنيسة مستقلة عرفت بالكنيسة الشرقية ، لأن اتباعها كانوا منتشرين في القسم الشرقي من الامبراطورية البيزنطية وفي بلاد فارس . ج - البدعة المغربية (نسبة الى يعقوب السرياني ، مطران الرها عام ٤١٤ م) الثالثة بان في المسيح طبيعة واحدة هي الطبيعة الالهية . وكان قد رشق بالهرمان جميع علقيعوته هذه البدعة عام ٤٤٨ م التي نشرها ارتينخس حيثنا (٤٣٤-٣٧٩) ولكن يعقوب السرياني يبع فيها بعد اتباعها . ولم يهاجر المقاومة الاراضي التي كانت تسيطر عليها الدولة البيزنطية كما فعل النساطرة .

ويمد انفصال النساطرة والمقاومة عن الكنيسة اليونانية البيزنطية اكتفوا بالتمثيل القديمة ، السريانية ، في كتاباتهم وخطبهم . فكان ذلك من ام الراویات التي معاذت على نقل الفلسفة اليونانية الى اللغة السريانية وتفويت الحركة الفكرية التي نشلت نشاطاً متفطلاً تظير في المرحلة الممتدة بين هذا الانفصال وظهور الاسلام . وافق السريان ايضاً بالعلوم : طب ، رياضيات ، كيمياء وعلم ذلك . - وكان النساطرة يمثلون الى منصب الافلاطونية الحديثة والزمرة الصوفية .

الاسكندرية الى انطاكية ، وبقي بها زمناً طويلاً ، خلُى ان يُ معلم واحد ، فتعلم منه رجالان ، وخرجَا ومعهَا الكتب . فكان احدهما من اهل حران والآخر من اهل مرو (١) . فاما الذي من اهل مرو فتعلم منه رجالان : احدهما ابراهيم المروزي والآخر يوحنا ابن حيلان (وقال الفارابي انه تعلم من يوحنا بن حيلان الى آخر كتاب البرهان) . وتعلم من الحراني : اسرائيل الاسقف ، وقويري (الذى ارتحل الى بغداد في خلافة المعتصم : ٨٩٢ - ٩٠٢ م) فتشاغل اسرائيل بالدين ، واخذ قويري في التعليم . واما يوحنا بن حيلان فإنه شاغل ايضاً بيته . واندل ابراهيم المروزي الى بغداد ، فاقام فيها .

وتعلم من المروزي متى بن يونان (هو ابو بشر متى ، وكان نسطورياً) . قد تخلت مدرسة بغداد في اشخاص ، لا في معاهد تعلم ، اشخاص كانوا يتلقون العلم لاحق عن سابق ، ويعترفون بالرئاسة لابرعين علماء ، وينصرفون الى النقل والتفسير والتأليف .

يجاذب هذه المدارس التي غلب عليها الطابع الديني والفلسفى ، قامت مدارس تخصصت في العلوم لا سيما الطب والفلك والتنجيم والرياضيات ، نذكر منها :

مدرسة جندسابور : وهي مدينة في خوزستان بناها سابور الاول (٢٤١ - ٢٧٢ م) الساساني يأوى فيها اسرى الروم ، الامر الذي جعل العلم اليوناني ينتشر فيها . لم يشيد فيها كسرى انوشرون (٥٣١ - ٥٧٩ م) بيمارستان (مستشفى) حيث كان يدرس الطب ويعالج المرضى . واول من بدأ بتعليم الطب اطباء يونانيون ، ثم انضم اليهم اطباء من الهند . ثم اصبح اشهر اساتذتها من النساطرة واصبح التعليم بالسريانية . وقد استولى العرب على هذه المدينة عام ٧٣٨ م ولكن المدرسة ظلت تؤدي عملها حتى المهد العباسي . وقد اشهر حينئذ آل بختишوع (٢) فاستقدمهم الخلفاء واتخذوهم اطباء لهم

(١) كانت مرو عاصمة خراسان .

(٢) قال ابن ابي اصيمية : « مني بختишوع عبد المسيح ، لأن في اللغة السريانية البخت المد » (وفي الفارسية البخت مثناهما الخط والمد) .

آل بختишوع سلالة ، اشهر نسبهم في الطب في القصر العباسي : ١ - جورجيوس بن بختишوع ، طبيب المتصور ، استقدمه الخليفة من جندسابور حيث كان على رأس البارستان . لما مرض المتصور بالملة اشاروا عليه جورجيوس ، فجاءه ومه تلميذه عيسى بن شهلا . وبعد ما تبع في تطبيب المتصور وتقدم في السن اسأذن الخليفة في المودة الى بلده (عام ٧٦٩ م) وترك تلميذه طبيباً عند الخليفة . جورجيوس مؤلف في الطب ترجمة حينئذ احقر من السريانية الى المجرى . ب - بختишوع بن جورجيوس الساقى : طبيب الشيش ، استقدمه الخليفة من جندسابور ليماهله من الصداع وذلك عام ١٧١ / ٧٨٧ م . ولما مات اوصى الخليفة باباه . ج - جبرائيل بن بختишوع الذي اصبح طبيب الخليفة المأمور ، ه - بختишوع بن جبرائيل طبيب الوائى والترکل . يقول ابن ابي اصيمية : « ونقل حينئذ من احقر بختيشوع بن جبرائيل كثيراً من كتب جاليوس الى اللغة السريانية والقردية » .

وتعاونوا بهم لتعلم الطب في بغداد. واشتهر أيضًا في الطب في هذه المدرسة يوحنا بن ماسوبيه (المتوفى عام ٢٤٢ هـ ٨٥٧ م) (١) .

مدرسة حران: مدينة في الجزيرة (٢) لقد سكن ، في عهد الاسكندر ، كثير من المقدونيين هذا الجزء الشمالي للعراق ، وكان من اثر ذلك في حران ان الآلهة المعبودة عند الحريانين اختلفت اسماء يونانية .

وفي اول عهد النصرانية كان شمالي العراق ومنه حران يسكنه السريانيون وكثير من المقدونيين والاغريقين والارمن والعرب . ولا قربت المسيحية واصبحت دين الرومانيين الرسمي ، حاولوا ان يضيقوا على الحريانين ليتتصروا ، فلم ينجحوا . ومن اجل ذلك كان رجال الكنيسة يطلقون على حران مدينة الشين « هيلينوبوليس » . وظلت حران يهرب اليها الذين لم يشاؤ ان يدخلوا في النصرانية من اليونانيين وغيرهم . ويظهر ان دينهم كان مزيجاً من الديانات البابلية واليونانية القديمة والافلاطونية الحديثة ، عرف بعد ذلك بدين الصابئة في عهد المأمون ، تسموا بهذا الاسم لينجوا من القتل (٣) .

(١) يوحنا بن ماسوبيه (٢٤٢-٨٥٧ م) طبيب ماهر ، هاجر من جنديسابور الى بغداد ، وطلب منه الرشيد ترجمة الكتب القديمة التي كانت قد جمعت من البلاد التي تتصها العرب . خدم الرشيد والامير الذي عنه رئيساً لبيت المكتبة عام ٢١٥ هـ / ٨٣٠ م ، واتصل به حسن بن ابي علي . اكثر تأثير ابن ماسوبيه في الطب ، ويدرك له كتب في العرمان (الملحق) وكان يوهنا مسيحيًا سريانيًا .

(٢) حران مدينة في الجزيرة شمالي العراق ، تقع بين الها وراس العين ، وهي مدينة قديمة .

(٣) يروي ابن النعيم في « الفهرس » : ان المأمون اجتاز في آخر أيامه ديار بصر ، ويريد بلاد الرثؤر ، فقلقا الناس يدعون له ، وفهم جماعة من الحريانين (الحرانيين) ، وكان زخم اذ ذلك ليس الاقية ، وشوروم طولية بيورات ... فانكر المأمون زخم ، وقال لهم من انت من الفتنة ؟ فقالوا : نحن الحريانة . فقال : انصارى انت ؟ قالوا : لا . قال : فبمداد انت ؟ قالوا : لا . قال : فبقوس انت ؟ قالوا : لا . قال لهم : اذ لكم كتاب ام نبى ؟ فمحضروا في القول . فقال لهم : فاتم اذا الزنادقة ، ميدة الاوران ، واصحاب الرأس في ايام الرشيد والدي . واتم حلال دعاؤكم ، لا ذمة لكم . فقالوا : نحن نزوي الجزية . فقال لهم : انتم تزوند الجزية من خالق الاسلام من اهل الاديان الذين ذكرتم انت عز وجل في كتابه ، وهم كتاب وصالحة المسلمين عن ذلك ، فاتم ليس من ملوكه ولا من هؤلاء ، فاختاروا الان احد امرئين : اما ان تتخلصوا دين الاسلام او ديني من الاديان التي ذكرها الله في كتابه ، والا تخلص من آخركم . فاني قد اذكرتكم ان اربع من سفرني هذه ، فاتم انت دخلتم في الاسلام او في دين من هذه الاديان التي ذكرها الله في كتابه ، والا امرت بقتلكم واستصال شاتركم . - ورحل المأمون يريد به الروم . فغيروا زخم ، وحلقوا شوروم ، وتركوا ليس الاقية ، وتنصر كثير منهم ، وليسا زناة ، واسلم منهم طلاقة ، وبيه منهم شرذمة محالهم ، وجعلوا يخالون ويضطربون حتى انتدب لهم شيخ من اهل حران قفيه ، فقال لهم : قد وجدت لكم شيئاً تنجون به وتسللون من القتل . فحملوا اليه سالاً عليه من بيت مالهم ، احدثوا منه أيام الرشيد الى هذه الفتنة ، واعدوه قتولاب . وانا اشرح لك ، ابيك الله ، السبب في ذلك . قال لهم : اذا رجع المأمون من سفره ، فقولوا له : نحن الصابيون . فهذا اس دين قد ذكره الله قبل ابيه في القرآن . فاتحلوا ، فاتجهون به . ورقى ان المأمون توفي في سفرته تلك بالبلندون . واتصلوا هذا الاسم بذلك الوقت ، لانه لم يكن يجران وذواها قوم يسمون بالصابيون . فما اتصل بهم رفاة المأمون ارثه اكبر من كان تنصر لهم ، ورجع الى الحريانة ، وطربوا شوروم حسب ما كانوا عليه قبل مرور المأمون بهم ، على ائمهم صابيون ، وسمتهم

وكانت لغة الحرانيين السريانية وكانوا يعنون بالفلك والرياضيات ، يدفعهم الى ذلك اجلالهم الديني للكواكب . واهم ما اعتقدوا به : وجود الله هو رب الاريات ، وجود ارواح اخذت لها الكواكب هياكل ، سيا السيارة منها وهي زحل والمشتري والمريخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر . وهي ارباب يتخذها البشر وسطاء لدى الله . والتسلل الى الله بواسطة الارواح افضل من التسلل بواسطة بشر انياء . لذلك عظموا الكواكب واقاموا لها اعياداً وعيالك ، وقدموا لها قرابين حيوانية واحياناً بشرية . لذلك يربعوا في علم الفلك والهندسة اذ انهم كانوا يقتدون المياكل على اشكال هندسية معينة . وقد اسهمت حزان اسهاماً واسعاً خصباً في الحركة الفكرية والعلمية خصوصاً عند العرب . وكان بعض علمائها الفضل في ترجمة الآثار اليونانية الى العربية ، ذكر منهم ثابت بن قرة (٢٢١-٨٢٦م) ، وابن سنان الطيب العالم بالظواهر الجوية ، واسرة هلال ، ونهم هلال بن ابراهيم الطيب ، والبناني المشهور برصد الكواكب وعلم الهندسة ، وابو جعفر الخازن الرياضي .

\* \* \*

فهكذا كان للبلاد التي سيفتحها الاسلام ، فيما بعد ، ثقافات متنوعة ، منها اليونانية والفارسية والهندية . وكانت هناك مدارس تحافظ على هذه الثقافات وتعلّمها . كما وان لغات عديدة كانت منتشرة في هذه البلاد ، اهمها اليونانية والفارسية والسريانية ، وكان قد ترجم من التراث اليوناني القديم قدر كبير الى السريانية والفارسية . وهذه الشعوب التي دخلت تحت الحكم الاسلامي ، حافظت على نشاطها التفكري ، واستمرت مدارسها في العمل . غاية ما في الامر اخذوا ينقلون الى لغة الفاتحين (اللغة العربية) هذا التراث القديم الغني المتّبع التواحي . فاعتمد عليه مفكرو الاسلام واستخدموه في تكوين علومهم وفلسفتهم .

ونستعرض الان اهم ما ترجم من هذا التراث ، ومن قام بهذا العمل ، وماذا كانت البواعث عليه ، ولل اي مدى وفقوا في ترجمتهم .

### الترجمات

#### الترجمات السريانية :

لم يكن السريان بحاجة ، في بهذه الامر ، الى ترجمة الآثار اليونانية الى لغتهم لأن اليونانية كانت شائعة في مدارسهم وبين المثقفين منهم . ولكن عندما تزايد اثر فارس

الملوك من ليس الاقية ، لانه من ليس اصحاب السلطان ، ومن اسلم منهم لم يمكنه الارتداد خطأ من ان يقتل . فاتقوا مشرقيين بالاسلام . فكانوا يتزوجون بناء حروانيات ، ويحملون الولد الذكر مسلاً والانثى سريانية » (القىهرت من ٤٤٥ و ٤٤٦) .

وسابقة سوان اذن غير الصافية الذين ذكرهم القرآن .

في البلاد السريانية أخذ التأثير اليوناني في التضاؤل ، فشعر أستاذة المدارس السريانية بضرورة نقل الكتب اليونانية إلى لغتهم .

بدأت هذه الحركة في مدينة الرها في منتصف القرن الخامس ، فثلاً ترجم «فروبا» كتاب «العبارة» والمقالات السبع الأولى من كتاب «التحليلات الأولى» لارسطو . وفي نصيبين ألق بولس التصيبي (١) كتاباً في منطق ارسطو . وإذا رجع النساطرة في هذا المهد إلى الكتب اليونانية فكان ذلك للبحث عن أسس منطقية يدعون بها منازعاتهم اللاهوتية . ثم من أوائل القرن السادس إلى ما بعد الفتح الإسلامي تجد غزارة الاتجاح العلمي والفلسفـي عند النساطرة . وابرز اسم في هذه الفترة اسم «سرجيوس الرأسوني» (+ ٥٣٦ م) ، كان كاهناً نسطوريـاً ، ورئيساً لآباء رأس العين في شمال الجزيرة ، وفـيلسوفـاً وعالماً ومؤرخـاً . ترجم إلى السريانية «يساغونـي» لفـورفـوريـوس ، «مقالات في النفس» منسوبة إلى ارسطو ، كما وانه شرح بالسريانية كتاب «المقولات» لارسطو ، وله عدة رسائل ومؤلفات علمية في الطب والتاريخ الخ .

وأخيراً لما اضطهد الامبراطور يوستينيوس المعاقة ، في منتصف القرن السادس الميلادي ، انتقل بعض هولاء الرهبان المعاقة إلى الضفة اليسرى من الفرات حيث اسروا ديرـاً في قنسرين ، أصبح مركزاً للثقافة السريانية المhetenـة . واشتهر في هذا الدير «مار ساويـوس» (+ ٦٦٧ م) الذي ترك مؤلفات عـدة في الفلسفة والعلوم عـرفها العرب . واشتهر أيضاً تلميذه اثنـاـسيـوس (+ ٦٩٦ م) الذي أصبح فيما بعد بطريركـاً للـمعـاـقة . وزـرـكـ شـرـوـحـاً لـنـطـقـ اـرـسـطـوـ ، نـقـلـتـ إـلـىـ الـعـرـبـةـ وـفـادـتـ مـنـهاـ مـدـرـسـةـ بـغـدـادـ . ومن أشهر تلاميذ ساويـوس الذين درسوا في قنسرين يعقوـبـ الـرهـاوـيـ (٢) (+ ٦٣٣ مـ)ـ الذي اـنـتـرـكـ الـاسـكـنـدـرـيـةـ وـكـتـبـ فـيـ الـلاـهـوـتـ وـالـفـلـسـفـةـ وـالـتـارـيـخـ وـالـجـفـرـافـيـاـ ،ـ وـكـانـ مـؤـلـفـاـ تـعـتـرـفـ مـرـجـعـاـ لـلـدـارـسـينـ .ـ وـمـنـ تـلـامـيـذـ اـثـنـاـسـيـوسـ يـذـكـرـ اـسـمـ جـورـجـيوـسـ (+ ٧٢٤ مـ)ـ مـؤـلـفـاـ تـعـتـرـفـ مـرـجـعـاـ لـلـدـارـسـينـ .ـ وـمـنـ تـلـامـيـذـ اـثـنـاـسـيـوسـ يـذـكـرـ اـسـمـ جـورـجـيوـسـ (+ ٧٠٨ مـ)ـ اـسـقـفـ الـعـربـ ،ـ فـقـدـ تـرـكـ تـرـجـاتـ لـأـشـهـرـ كـتـبـ اـرـسـطـوـ الـمـنـطـقـةـ ،ـ وـشـرـحـهاـ .ـ

فـلـاـ فـتحـ الـعـربـ سـورـيـاـ وـالـعـرـقـ اـعـجـبـواـ بـالـحـضـارـةـ الـمـتـشـرـةـ فـيـ هـذـهـ الـاـصـقـاعـ وـالـيـ كـانـ السـرـيـانـ النـسـاطـرـةـ مـخـفـظـيـنـ بـهـاـ .ـ لـذـلـكـ بـعـدـ مـاـ اـسـتـبـ الـاـمـرـ لـلـعـبـاسـيـنـ طـلـبـواـ مـنـ هـوـلـاءـ تـرـجـمـةـ هـذـاـ تـرـاثـ الـعـلـمـيـ وـالـفـلـسـفـيـ إـلـىـ الـعـرـبـةـ .ـ فـكـانـ لـلـنـسـاطـرـةـ فـضـلـ كـبـيرـ فـيـ الـاحـتـفـاظـ بـالـثـقـافـةـ الـيـونـانـيـةـ الـقـدـيـمةـ ،ـ كـمـ وـلـمـ فـضـلـ أـكـبـرـ فـيـ نـقـلـهـاـ إـلـىـ الـعـرـبـةـ .ـ

(١) المـعـرـفـ بـاسـمـ بـولـسـ الـفـارـسـيـ ؛ـ كـانـ فـيـ خـدـمـةـ كـسـرـيـ اـنـشـرـوـانـ ؛ـ وـكـانـ يـرىـ أـنـ الـلـمـ اـوـقـ منـ الـدـينـ وـأـوـلـيـ بـالـتـفـقـيـلـ .ـ

(٢) أـفـقـ يـقـرـبـ الـرـهـاوـيـ بـأـنـ يـعـزـزـ الـقـسـ الـصـارـيـ أـنـ يـقـمـواـ بـتـعـلـيمـ اـبـنـيـ الـمـسـلـمـيـنـ ؛ـ وـهـذـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـ الـمـسـلـمـيـنـ كـانـتـواـ فـيـ حـالـةـ الـقـيـامـ ،ـ وـأـنـهـ رـفـيـعـاـ فـيـ تـحـصـلـيـمـهاـ .ـ

وبلاد حظ هنا ان الترجمات الى العربية لم تكن ، في جميع الحالات ، مباشرة عن النص اليوناني ، بل عن النص السرياني الذي هو ترجمة للنص اليوناني مع شروحات للمترجم السرياني .

## ٢ - الترجمات العربية

### في العصر الأموي :

ان اول نقل حدث في الاسلام كان بفضل خالد بن يزيد بن معاوية ، والذي نقل له هو « اصطافن » وهو من الاسكندرية وكان هذا النقل من اللغة القبطية واليونانية الى العربية . كان خالد مهتماً بالصنعة (اكتشاف طريقة لتحويل المعادن الى ذهب) اذ انه كان يطمع في الخلقة ، فقد كان ابوه يزيد بن معاوية خليفة ، وكان اخوه ، معاوية بن يزيد خليفة ، ثم تُعيي هو عن الخلقة ، وغله عليها مروان بن الحكم ، فقصد من ذلك صلعة قوية . فأخذ يبحث عن تسلية شريفة تتفق ومركته ، ورأى انه اذا استطاع ان يحوّل المعادن الى ذهب استطاع ان يحوّل الناس اليه ، او على اقل تقدير كان له من المزلة ما يحسده عليها الخلقاء . لذلك اشتعل بالصنعة وبالنجوم على اتها قد تكون وسيلة تساعد على الوصول الى « الصنعة » اذ كان علم النجوم مزروجاً بعلم الحكاماً وتأثيرها في العالم السفلي .

وقد عُني ايضاً في المهد الاموي بالطب ، اذ انهم كانوا في حاجة اليه ولأن الطب ابعد العلوم الاجنبية عن ان يوتّر في الدين . ولذلك لم يتردد عمر بن عبدالعزيز ، اتفى بني امية ، في اجازة ترجمة الكتب الطبية الى العربية . وعلى كل حال كانت محاولات الترجمة في المصر الاموي محاولات فردية ، ثُمّوت بعوت الافراد القائمين بها ، كما انها كانت مقصورة على العلوم العملية (الطب ، النجوم ، الصنعة) ، ولم تتناول العلوم المقلية كالمنطق والفلسفة .

### في العصر العباسي :

يمكن تقسيم الترجمة في هذا العصر الى ثلاثة ادوار :

اولاً : من خلافة المنصور الى آخر عهد الرشيد ، اي من سنة ١٣٦ الى سنة ١٩٣ .

في هذا الدور ترجم ابن المقفع (١) كتاب « كليلة ودمنة » من الفارسية ، وهذا

(١) ابن المقفع ، فارسي الاصل اسمه روزبه بن دانزير ، لكنه نشأ بالبصرة ، كان والده زرادشتي الملحد ، ولم يسلم ابن المقفع الا قبل قتله ببعض سنوات اي سنة ١٤٥ .

الكتاب هندي الاصل كتبه أحد البراهة حوالي عام ٣٠٠ م ، وكانت الغاية منه تعلم الحكمة للملوك بواسطة الامثال . ثم نقل هذا الكتاب إلى الفهلوية (الفارسية القديمة) الطبيب بروزويه ، تلية لطلب كسرى انوشروان (٥٢١-٥٧٩ م) وزاد عليه امثالاً هندية أخرى . ونقل هذا الكتاب من الهندية إلى السريانية حوالي عام ٥٧٠ م القدس بود النسطوري باسم «كليبيج ودمنج ». أما ابن المفعع فقد مهد لترجمته بقدمه وأضاف إليها بعض أمثال من تأليفه . وينظر ابن النديم في «الফهرست» : «قد كانت الفرس نقلت في القديم (عن الروم) شيئاً من كتب المنطق والطب إلى اللغة الفارسية ، فنقل ذلك إلى العربي عبد الله بن المفعع وغيره » .

ويذكر ابن صاعد (في طبقات الأمم ص ٤٧ وما بعدها) : «ان اول ما اعني به من علوم الفلسفة ، علم المنطق والنجوم ، فاما المنطق ، فاول من اشتهر به في هذه الدولة عبدالله بن المفعع النطبي الفارسي ، كاتب أبي جعفر المنصور ، فانه ترجم كتاب اسطوطاليس المنطقي الثلاثة التي في صورة المنطق ، وهي كتاب «قاطاغورياس» وكتاب «باري ارمياس» وكتاب «انولوريقيا» . وذكر انه لم يكن ترجم منه الى وقته الا الكتاب الاول فقط ، وترجم مع ذلك المدخل المعروف «بأياساغوني» . لغوروريوس الصوري » وعبر عما ترجم من ذلك عبارة سهلة قرية المأخذ ، وترجم مع ذلك الكتاب الهندي المعروف «بكليلة ودمنة » وهو اول من ترجم من اللغة الفارسية الى اللغة العربية » .

اما في الرياضيات فقد اتصل المسلمين بالهند واخذوا عنهم قبل ان يتصلوا باليونان . فيذكر «ان وفد من الهند وفد على أبي جعفر المنصور سنة ١٥٤ هـ وفيهم رجل ماهر في معرفة حركات الكواكب وحسابها وسائر اعمال الفلك على مذهب امته ، وخصوصاً على مذهب كتاب باللغة السنكريتية (الهندية القديمة) اسمه «براهمسه مطسدهانت» الفهـ سنة ٦٢٨ (٦ او ٧) الفلكي الرياضي «برهكبت» ، فكلف المنصور ذلك الهندي باملاه مختصر الكتاب ، ثم امر بترجمته إلى اللغة العربية ، وياخراج كتاب منه تखذل العرب أصلاً في حساب حركات الكواكب ، وما يتعلّق به من الاعمال ، فتولى ذلك محمد بن ابراهيم الفزاروي ، وعمل منه زيجاً اشتهر بين علماء العرب ، حتى انهم لم يتعلّموا الآية في ایام المأمون حيث ابتدأ مذهب بطليموس في الحساب والجداول الفلكية (١) وقد اقتصر العرب على المجزء الاخير من الاسم السابق وهو «سدهانت» ثم حرفوه قليلاً وسموه «السند هند» .

(١) الاستاذ نليلي في كتابه «علم الفلك وتاريخه في حد العرب» ص ١٤٩ - ويقول الاستاذ نليلي ان المسلمين ترجموا كتاباً ثالثاً اسمه «الاركت» ، وثالثاً اسمه «الارجبرة» . ويفيد قالماً : «وكتفى ذلك دليلاً على شدة تأثير كتب الهند في اواخر نمو علم الفلك عند العرب - انظر صاحب الاندلسي : طبقات الأمم

وترجم يوحنا بن ماسويه<sup>(١)</sup> الكتب الطيبة القدمة في أيام هارون الرشيد . وكان الرشيد قد أخذ يوحنا طيباً له ، وكان قد أحضر كتاباً من إنقرة وعمورية وسائر بلاد الروم . فعين يوحنا أميناً على الترجمة ورتب له كتاباً حذفاً يكتبهون بين يديه . وله كتاب « البرهان » يشتمل على ثلاثين كتاباً (فصل). (الفطحي: اخبار العلماء ص ٢٤٩).

وترجع في هذا الدور بعض كتب ارسسطو في المتنق وغيره . وللدليل على ذلك اطلاع المعتزلة السابقين على مثل هذه الكتب واستخدامهم المتنق في تفكيرهم في التوحيد ، وبعثهم في مسائل الجواهر والعرض والماهية الخ<sup>(٢)</sup> ، وكان ذلك قبل عصر المأمون .

ثانياً : من عهد المأمون من سنة ١٩٨ هـ إلى سنة ٣٠٠ هـ

اشتهر من المترجمين: يوحنا بن بطريق (٨١٥+ - ٢٠٠)<sup>(٣)</sup> ، مولى المأمون ، كان أميناً على ترجمة الكتب الحكيمية ، حسن التأدية للمعاني ، لكن اللسان في العربية ، وكانت الفلسفة اغلب عليه من الطبع<sup>(٤)</sup> ، ترجم حماورة « تيروس » لأفلاطون ، والتاريخ الطبيعي لأرسسطو ، وكذلك كتاب السماء (الذى راجحه حنين بن اسحق) . ويقول الفطحي « انه تولى ترجمة كتب ارسسطو خاصة ، وترجم من كتب بقراط (الطيبب) » ، وترجم كتاب ارسسطو في « الآثار العلوية » وكذلك « الحيوان » واجزاء من « كتاب النفس » وكذلك « العالم » .

الحجاج بن مطر ، في عهد المأمون ، ترجم « الجسطي » في الفلك لبطليموس<sup>(٥)</sup> ، وفسر الحجاج للمأمون (الكتب الفلسفية)<sup>(٦)</sup> .

قسطنطين لوقا البعلبكي (٨٢٠ - ٩٠٠ هـ - ٢٨٨ م)<sup>(٧)</sup> اصله يوناني ، ولد في بعلبك ، وكان نصراانياً . اتقن العربية واليونانية والسريانية ، واجاد التقليل . احضر كتب كثيرة من بلاد الروم ، ثم ذهب الى بغداد حيث اقام ينتقل ، ترجم شرح اسكندر

(١) انظر اعلاه هاشم (١) من صفحة ٥٥

(٢) لم يصل اليها شيء من ترجمات هذا الدور ، اعني القرن الثاني المجري ، ولكن استخدام المعتزلة المتنق وكلامهم في مسائل الطيبة وما بعد الطيبة ، دليل على وجود ترجمات عربية لميضمون نواصي الفكر اليوناني والملائكي .

(٣) حسب ما جاء في الفطحي « اخبار العلماء » من ابن العريي « مختصر تاريخ الدول » ص ١٣٨ . ولكن يقال عنه ابن أبي ابيبيه : « كان لا يعرف العربية حتى معرفتها ، ولا اليونانية » .

(٤) الجسطي (Almageste) موسوعة في علم الفلك كتبها بطليموس في عهد الامبراطور الروماني انطونيوس الذي حكم من ١٣٨ إلى ١٦١ م .

(٥) ابن النديم : الفهرست ص ٣٤١ . امه : الحجاج بن يوسف بن قطط الوراق الكوفي ، هاشم

٥٢١٤

الافروديسي وشرح يحيى النحوي «للسماع الطبيعي» لارسطو ، وكذلك شرح الاسكتندر على كتاب «الكون والفساد» لارسطو ، وايضاً «مبادئ المتنسة» لافلاطون . ومن تاليفه «كتاب في الفصل بين النفس والروح» يصف فيه النفس بالبساطة والبقاء ، ويصف الروح بالجمانة والفناء(١) .

عبد المسيح بن عبد الله الناعمة الحمصي (+ ٢٢٠ م / ٨٣٥ م) ترجم كتاب «سوفسطيقا» او الاغاليط لارسطو ، وشرح يحيى النحوي على «السماع الطبيعي» . وترجم ما نسب خطأ لارسطو تحت اسم كتاب «الربوية لارسطو» او «اثيلوجيا ارسطو» وهو شرح للناسوعات الرابعة والخامسة وال السادسة لافلاطون . وجاء في مقدمة هذا الكتاب : «المير الاول من كتاب ارسطوطاليس الفيلسوف ، وهو قول على الربوية ، تفسير فورفوريوس الصوري ، وقله الى العربية عبدالمسيح بن عبد الله ناعمة الحمصي واصلحة لأحد بن المتصم بالله ، ابو يوسف يعقوب بن ابي الكندى» (من الواضح ان هذه النسخة التي وصلت اليها من وضع ناسخ متأخر ، يذكر مؤلف الكتاب وفسره ونقاشه الى العربية ومصلح النقل) .

ويلاحظ هنا ان كلمة «مير» سريانية ، وهذا دليل على ان النص العربي منقول عن نص سرياني . ولقد عد فلسفة الاسلام هذا الكتاب لارسطو (انظر ما جاء في كتاب الفارابي «الجمع بين رأي الحكيمين») .

حنين بن اسحق (١٩٤ م / ٨٧٣ م - ٢٦٠ م / ٤٢٠) وبيت الحكمة .

بيت الحكمة : لم يعرف بالضبط من اسس هذا البيت : الرشيد ام المأمون؟ ولكن يظهر ان الرشيد وضع نواديه ثم ثماه المأمون وقواء ، فقد روى «ان الرشيد ولـ يوحنا بن ماسوبيه ترجمة الكتب الطبية القديمة لما وجدتها بانقرة وعمورية وسائر بلاد الروم حين افتحوها المسلمين وسبوا سبها ووضع اميناً على الترجمة ورتب له كتاباً حداقاً يكتبهن بين يديه» (القططي: اخبار الحكمة ص ٢٤٩) . ويدرك ابن النديم : «ان ابا سهل الفضل بن ثوبان(٢) كان في خزانة الحكمة مارون الرشيد» (المهرست

(١) يقول ابن النديم في «المهرست» : «كان قسطنطين لقا البيطكي بارماً في علوم كثيرة منها الطب والفلسفة والامداد والموسيقى» من ٤١٠ . ويضيف ابن البري : «استدعى قسطنطين العراق ليترجم الكتب وله ترجمة مختصرة . وقيل اجتنبه سماريب الى اورينية واقام بها الى ان مات هناك وبين عل قبره قبر اكراماً له كاكراهم قبور الملوك وروءاه الشارع» . ويدرك له ابن النديم عدة كتب في الطب والعلوم (المهرست من ٤١١) .

(٢) ابا سهل بن ثوبان منجم حاذق ، ثمير باقران الكراكب وحوادثها . وكان ثوبان نويعت ، ابوه ، متجماً اهضاً فاضلاً يصحب المتصور . غالباً ثمعت ثوبان نويعت من الصحبة قال له المتصور : احضر ولدك ليقوم مقامك ، فمير ولده ابا سهل (القططي: اخبار الملوك ص ٢٦٦) .

ص ٢٧٤) ، ويدرك أيضاً : « ان علان الشعوبي كان ينسخ في بيت الحكمة للرشيد والمؤمن والبرامكة » (الفهرست ص ١٠٥) .

فكأن خزانة الحكمة كانت في عهد الرشيد وكان يعمل فيها علماء مختلفو الثقافة : اذ ان يوحنا بن ماسوبيه نصراوي سرياني ، وابن نويعن فارسي (ينقل من الفارسية الى العربية) وعلان الشعوبي فارسي الاصل .

ويتبين أيضاً ان في عهد الرشيد كانت خزانة الحكمة مكاناً في كتب له رئيس واعوان ، وفيه كانت تنسخ الكتب اليونانية والفارسية وتترجم .

ولما كان المؤمن عبّاً للفلسفة والعلوم وجه كل اهتمامه الى « بيت الحكمة » . ويدرك ابن النديم : « ان المؤمن كان بينه وبين ملك الروم مراسلات ، وقد استظهر عليه المؤمن ، فكتب الى ملك الروم يسأله الاذن في افراز ما يختار من العلوم القديمة المخزونة المدخرة ببلد الروم ، فأجاب الى ذلك بعد امتناع . فاخراج المؤمن لذلك جماعة منهم الحاجاج بن مطر وابن الطريق وسلم ، صاحب بيت الحكمة ، وغيرهم . فاختنوا بما وجدوا ما اختاروا . فلما حلوا اليه امراه بنته ، فنقل . وقد قبل ان يوحنا بن ماسوبيه من نفذه الى بلد الروم » (الفهرست ٣٣٩) .

ويدرك ابن نباتة : « ان المؤمن جعل السهل بن هارون كاتباً على خزانة الحكمة ، وهي كتب الفلاسفة التي نقلت للمؤمن من جزيرة قبرص ، وذلك ان المؤمن لما هادن صاحب هذه الجزيرة ارسل اليه يطلب خزانة كتب اليونان ، وكانت مجموعة عندهم في بيت لا يظهر عليها احد ... فارسلها اليه واغبطت بها المؤمن ، وجعل سهل بن هارون خازناً لها » (١) .

ويستنتج من ذلك انه قد وصل الى خزانة الحكمة او « بيت الحكمة » (٢) كتب كبيرة من الكتب اليونانية من طيبة وفلسفية . ومن ابرز الشخصيات التي تولت على « بيت الحكمة » حنين بن اسحق : كان نسطورياً . بدأ يدرس الطب على يوحنا بن ماسوبيه ، ولكنه كان يكثر السؤال على استاذه فأخرج صدر يوحنا فطرده وقال : « ما لأهل الحيرة والطب ، عليك ببيع الفلوس في الطريق » (٣) وكان في يوحنا عصبية

(١) ابن نباتة المصري : سرح البيزن من ١٣٢ . - سهل بن هارون بن راسوبي المستبياني ، انتقل الى البصرة وكان متتحققاً بخدمة المؤمن وصاحب خزانة الحكمة له ... فارسي الاصل ، شعوبى المنصب شديد الصبيحة على العرب (الفهرست لابن النديم ص ١٧٤) .

(٢) يستعمل ابن النديم والقطني اسم « بيت الحكمة » ويستخدم ياقوت الحموي اسم « خزانة الحكمة » . ويعتبر ان بيت الحكمة ظلل الى غيره ، التاریخ سنة ٢٦٦ .

(٣) كان حنين (الملقب بابي زيد) من قبيلة بجاد العربية التي تسكن الحيرة وتدين بالمنصب النسطوري ، وكانت لشته السريانية ، وكان والده صيدلياً ، اراد ان يعده اباً لدراسة الطب .

لأهل جنديسابور ومدرستها، يعتقد أن العلم لا يخرج عنهم. فذهب حنين إلى بلاد الروم ، حيث تعلم الطب واتفاق اليونانية ، ثم عاد إلى البصرة ولازم الخليل بن احمد ، أشهر علماء زمانه باللغة ، واتفاق عليه العربية . فكان حنين يجيد أربع لغات: الفارسية واليونانية والعربية والسريانية . ولا استقرار ببغداد يمارس الطب عليه المأمون رئيساً على « بيت الحكمة ». فأخذ يترجم من اليونانية إلى السريانية وال العربية . وكان الخليفة يعطيه من الذهب زنة ما ينقل من الكتب. ولم يكتف حنين بما جمع في « بيت الحكمة » فسافر إلى الشام والاسكندرية وببلاد الروم يجمع الكتب النادرة . كان يترجم بنفسه وكان يشرف على جماعات تعمل بارشاده ، فقد « جعل له المتكلك كتاباً يخابر عالمين بالترجمة ، كانوا يتربون ويتصفح ما ترجموا ، كاصطهان بن باسيل ، وموسى بن خالد الترجاني ، ويعيني بن هارون (١) ». كان يترجم كثيراً ويوألف كثيراً ، وكان أحياناً يضع الشروح لما ترجم ، ويلخص المطلولات ، ويصحح ترجمة السابقين . وطلت حركته التي انشأها تعلم عمله بعد وفاته على يد ولديه وتلاميذه .

وما ترجم ذكر: عن أفلاطون: « كتاب السياسة » ، « كتاب النوميس » ، « طهراوس » .

عن أرسطو: « المقولات » (نقله من اليونانية إلى العربية) ، « العبارة » (نقله من اليونانية إلى السريانية) ، « القياس » (إلى السريانية) ، « الكون والفساد » (إلى السريانية) ، « النفس » (إلى السريانية). كما أنه ترجم إلى السريانية عدداً كبيراً من كتب جالينوس الطبيب اليوناني .

احمّاق بن حنين (٩١١/٥٢٩٨ م) . من نصارى الحيرة ، نسطوري مثل والده ، كان افصح من أخيه بالعربية ، عاون والده في « بيت الحكمة » ، خدم المعتضد ، والمعتضد ، والمقتدر . نقل إلى العربية ، عن أفلاطون: « سوسيطون » ، وعن أرسطو: « الكون والفساد » ، وكتاب النفس ، وبعض كتاب « الحروف » (ما بعد الطبيعة) (٢) . وهي احتم أيضاً بكتاب الطب مثل والده .

حبيش بن الحسن الأعمى ، ابن اخت حنين بن احتم ، واحد تلاميذ حنين . وكان حنين يقدمه وبعده ويصفه ويرضى نقله ، وقيل: من جملة سعادة حنين صحبة حبيش له . فإن أكثر ما نقله حبيش نسب إلى حنين ، وكثيراً ما يرى الجهال شيئاً من الكتب القديمة مترجمًا بنقل حبيش ، فيظن الغر منهم أن الناسخ اخطأ في الاسم ، ويغلب على ظنه أنه حنين ، وقد صحف . فيكتشه ويحمله لحنين (٣) .

(١) الفقطي: أخبار العلاء ص ١١٨ .

(٢) كتاب الحروف ١٤ مقالة مرتبة حسب الحروف الابجدية اليونانية ، وقد عرف منه العرب ١١ مقالة ، أي حتى حرف اللام ، وبجهالها الحروف كـ ، مـ ، نـ .

(٣) الفقطي: أخبار العلاء ص ١٢٢ .

ثابت بن قرة (٨٢٦ - ٩٠٠ م / ٢٢١ - ٢٨٨) ، صابوني من أهل حران ، انتقل إلى مدينة بغداد واستوطنها ، و Ashton بعلم التنجوم والطب والفلسفة . اتصل بمحمد ابن موسى بن شاكر (وكان ثابت قد تعلم في داره) ، فوصله ابن شاكر بالمعتقد وادخله في جمجمة النجوم . وقد ساعدته ذلك على اعلاء شأن الصابحة في بغداد ، وعلى أن يكون أول رئيس لملته فيها . وما ترجم : « شرح السباع الطبيعي » لارسطو ، وهو تأليف في المنطق والهيئة ، والمنسنة ، والعدد ، والتنجيم ، والطب . له كتاب في « تصنيف العلوم » نشرت ترجمته اللاتينية في أواخر القرن التاسع عشر بالمانيا (دي بور ص ٤٦ هامش) . في هذا المور كانت أهم الكتب اليونانية قد ترجمت .

ثالثاً : من أئمّة بعد هؤلاء في القرن الرابع المجري (العاشر الميلادي) .

أبو بشر مقي بن يونس القناني (٩٤٠ - ٣٢٨ هـ) ، نسبة إلى دير قرقى . وهو نسطوري ، نزل بغداد ، وكان فيها في خلافة الرضا . تلمذ لأبي يحيى الروزوي ، و Ashton بعلم المنطق ، و عليه قرأ المنطق أبو نصر الفارابي (١) ، ترجم إلى العربية : « كتاب البرهان » لارسطو ، الذي كان قد نقله أهتم إلى السريانية ، و نقل إلى السريانية « كتاب المفاظة » و « كتاب الشعر » وبعض كتاب « الحروف » ، و كتاب « الكون » والفساد مع شرح الاسكندر الأفروبيسي ، و كتاب « الآثار الطولية » ، و كتاب « التحليلات الثانية » ، و كتاب « السماء » لارسطو . و ترجم « شرح الإيساغوجي » لفورفوريوس ، و ترجم شرح الاسكندر على كتاب « الكون والفساد » لارسطو (٢) .

ستان بن ثابت بن قرة الحراتي (٣٣٠ - ٩٧٤ هـ) كان طبيب المقتدر والقاهر . صلح كتاب أفلاطون « المبادئ المندسية » المترجم إلى السريانية ، و وضح الترجمة العربية عن السريانية لكتاب « المثلثات » لآرخيديس . و ألف كتاباً في « الفراسة » (٣) .

أبو ذكريا يحيى بن عدي (٨٩٦ - ٩٧٤ م / ٢٨٦ - ٣٦٤ هـ) ، ولد في تكريت ، بلدة على دجلة ، يعقوبي . أئمّة إلى بغداد وقرأ على أبي بشر مقي وعلى الفارابي ، فبرع في المنطق . وكان ينقل من السريانية إلى العربية (٤) ، ترجم من السريانية إلى العربية « كتاب الأغاليط » ، كتاب « المجلد » ، « السباع الطبيعي » ، كتاب « الآثار الطولية » ، و كتاب « السماء » و كتاب « النفس » ، و « تاريخ الحيوان » لارسطو (٥) . و يحيى ابن عدي « بالمنطق » لما له من شهرة واسعة في هذا العلم .

(١) التهرست من ٢٦٢ ، و ابن أبي اصيبيه : طبقات الاطياب ج ٢ ، من ٣٢٥ .

(٢) القسطنطيني : اخبار العلاء من ٢١٢ .

(٣) القسطنطيني : اخبار العلاء من ١٣٠ .

(٤) ابن أبي اصيبيه : طبقات الاطياب ج ١ ص ٢٣٥ (ويسائل ابن أبي اصيبيه اذا كان يتعذر اليونانية او كان يمْرُّ بها) .

(٥) ابن اللديم : التهرست من ٣٤٨ .

ابو علي عيسى بن ابيهاب بن زرعة (٣٣١/٥٣٩٨ - ٩٤٢/١٠٠٨ م) ، ولد في بغداد ، كان يعقوبي المذهب ، لازم يحيى بن عدي ، وكان احد المتقدمين في علم المنطق ، وعلوم الفلسفة ، والنقلة المجددين (١) .

نقل من السرياني الى العربي : « كتاب الحيوان » لارسطو ، « كتاب منافع اعضاء الحيوان » بتفسير يحيى التحوي ، « مقالة في الاخلاق » و « كتاب خمس مقالات من كتاب نيكولاوس في فلسفة ارسطو » و « كتاب سوفسطيقا » لارسطو . ووضع كتاب « اغراض كتب ارسطو المنطقية » و « كتاب معانى ايساغونى » .

### كيف وصلت هذه المؤلفات مترجمة الى العرب

يتضح مما سبق عرضه انه نُقل الى العربية لافتاطون : الجمهورية ، التواميس ، طهاؤس ، السوفسطائي ، فيدون ، السياسة . اما لارسطو (المعلم الاول) فقد نقل الى العربية : كتب المنطق ، الطبيعة ، ما بعد الطبيعة ، الاخلاق ، السياسة . ولكن لم يكتف المترجمون بنقل النصوص بل جلأوا الى شرح ارسطو ليفهموا فلسفته ، فنقول شروح الاسكندر الاfricanي ، وثيوفراستس . ولا شك ان كتب ارسطو حللت المثل الاول عند العرب ، لكن مذهبة وصل اليهم مشوهًا مزريًا بعناصر مختلفة غريبة عنه . لو عرف فلاسفة الاسلام ارسطو من خلال كتبه وكتب المدرسة المشائية وحسب ، لكانوا بدون ريب قد كوتوا مذهبًا غير المذهب الذي تركوه لنا . لكن مدرسة الاسكندرية قامت بينهم وبين المعلم الاول واثرت فيهم تأثيرًا قويًا . وما زاد هذا التأثير قوة هو ان تلك المدرسة كانت تعنيهم مباشرة وتباحث في آراء قد عدلتها وفقاً لمستلزمات دينية . زد على ذلك ان ارسطو لم يظهر للعرب الا من خلال منشور افلاطوني حديث . لذلك نرى فلاسفة المسلمين يعرفون فورفوريوس واتامسطيروس والاسكندر اكثراً مما يعرفون تلامذة ارسطو القريين منه ... وكانت الشروح الاسكندرية تشكل ، في نظر المسلمين ، جزءاً متمماً للمذهب الارسطوطي (٢) .

(١) الفهرست من ٣٦٩ - ٣٧٠ .

(٢) الدكتور ابراهيم يحيى مذكر : L'Organon d'Aristote dans le monde arabe pp 36,192,317.

## الكتب المتحولة :

لقد نسب العرب إلى أرسطو مؤلفات لا تتفق محتوياتها مع مذهبها ، وظنوها له . فادخلوا في فلسفته عناصر غربية عنها اكثراً أفلاطوني مزوج بمذهب فيثاغورس أو أفلاطوني حديث . فكانوا لا يترددون في نسبة كتاب « في العالم » إليه ، وكذلك « كتاب المثير الحض » ، الأفلاطوني الترجمة . ونسبوا إليه كثيراً كثيراً كثيراً الأغريق بعده ، وفيها قول صريح بمذهب أفلاطون مشوباً بمذهب فيثاغورس ، أو فيها مذاهب جديدة ملقة من مختلف المذاهب . ومثال ذلك « كتاب التفاحة » (١) . يلعب أرسطو في هذا الكتاب نفس الدور الذي يلعبه سocrates في حوارية « فيتون » التي كتبها أفلاطون : يدنو من أرسطو الأجل ، فيأتي بعض تلاميذه لعيادته ، ويخذلونه بسبتيج النفس ، فيدعوهم هذا إلى سؤال معلمهم المشرف على الرجل أن يعلّمهم شيئاً في حقيقة ماهية النفس وتخلودها . فيقول لهم شيئاً قريباً من هذا : حقيقة النفس في المعرفة ، في أسمى صورها ، وهي الفلسفة ، وكما معرفة الحقيقة هو السعادة التي تنتظّر النفس العارفة بعد الموت ، ونواب العلم علم أكل منه ، وكذلك عقاب الجهالات جهة أشد . والحق أنه ليس في هذه الحياة ولا في الحياة الآخرة ، ولا في السماء ولا في الأرض ، إلا الفلسفة والجهالة ، وما تأتي به كل منها من جزاء . والفضيلة لا تختلف في حقيقة امرها عن الفلسفة ، كما لا تختلف الرذيلة عن الجهالة ، ونسبة الفضيلة إلى الفلسفة أو الرذيلة إلى الجهالة كنسبة الماء للثلج ، فيها شيء واحد وإن بانت صورة كل منها صورة الآخر .

والنفس لا تجد لنتها الأ في الفلسفة التي هي الامر الالهي في النفس ، ولنست تجد النفس سروها في المطاعم ولا في المشارب ولا في اللذات الحسية . وما اللذة الحسية إلا جنوة تلتبّ قليلاً ، ثم تمحض . والنفس العاقلة التي تصبو إلى الخلاص من عالم المحواس المظلم ، هي نور محض يبعث إلى مدى بعيد . ومن أجل هذا كان الفيلسوف لا يرهب الموت ، بل هو يلقاه مستبشرًا متى ناداه الآله ، وإن اللذة التي تهيبها له معارفه القليلة في هذه الحياة هي الدليل على ما يسبّع له عند الموت من سعادة : حين ينكشف له العالم الأكبر الذي يجهله ، بل انه ليعرف منذ الآن شيئاً من هذا المجهول ، لأن معرفة الشاهد الذي يرى ، وهي المعرفة التي تفخر بها ، لا تكون إلا بمعرفة الغائب الذي لا يرى . ومن عرف نفسه في هذه الحياة كفّلت له هذه المعرفة ان يدرك كل

(١) تسمى هذه المعاورة « كتاب التفاحة » لأن أرسطو في اثنائين يمسك بيده تفاحة يضمّ برجهما ما بي من نفسه . وفي ختام المعاورة ترجمي تبليغ يده ، فتنقطع التفاحة على الأرض . (ويزيد عنصر لهذا الكتاب علّطاً ضمن مجموعة بالملفحة التسويقية بدار الكتب المصرية ، ومنها « مختصر كتاب التفاحة » لسocrates ، والفلسوف الذي يتكلم هو سocrates .

شيء بعلم خالد ، اي ان يكون هو نفسه خالد . - وهذا هو رأي سقراط بالذات ، نسب الى ارسطو .

ومن اشهر الكتب التي نسبت خطأ الى ارسطو «كتاب الربوبية لارسطو» او «أثيلوجيا ارسطوطاليس» (١) وهو في الواقع كتاب مستوحى من التسوعات الرابعة والخامسة وال السادسة للفلسفين . والنفس هي محور البحث في كتاب «الربوبية» . وكل معرفة انسانية صحيحة فهي معرفة النفس ، اعني معرفة الانسان نفسه ، بان يعرف اولاً ماهية النفس ، ثم يعرف آثارها معرفة دون ذلك . والحكمة العليا هي في هذه المعرفة التي لا يبلغها الا قليل جداً ، وهي لا تدرك ادراكاً تاماً من طريق المفهومات التكربية ، ولذلك يبرزها الفيلسوف لنا ، معاشر الناس ، كأنه فنان ماهر ومشرع حكيم ، في صور لا تزال متتجدة اليه ، كأنها عبادة الله . وفي هذا يبلو الفيلسوف ، فيما يعالج من ابراز الفلسفة ، شخصاً متعالاً على الحاجات واغراض الفوس ، وساحراً يخلب الالباب ، وعلمه يرفعه على العامة ، لانهم يظلون دائماً في قيد الاشياء وفي اغلال التصورات والتخيلات والشهوات .

والنفس تقع في وسط مراتب الوجود ، من فوقها الله والعقل ، ومن تحتها الطبيعة والمادة ، وهي تفليس من الله على العقل ، وبتوسط العقل تفليس على المادة ، فتحل في الجسم ، ثم ترعرع الى مكانها . وهذه هي الاطوار الثلاثة التي تقلب فيها حياة النفس ، وتقلب فيها حياة العالم . والمادة والطبيعة والاحساس والتخييل تقاد هنا تقاد كلًّا ما لها من شأن ، فكل الاشياء تستمد وجودها من العقل ، والعقل ملاك كل شيء ، وكل الاشياء فيه معاً . اما النفس فهي عقل ايضاً ، ولكن ما دامت في الجسم فهي عقل بالقوة ، هي عقل تصور بصورة الشوق الى العالم الاعلى ، الى عالم الكواكب ، عالم الخير والسعادة الذي يحيا حياة عقلية نورانية ، متسامياً عن التخيلات والشهوات .

ويقول ارسطو في هذا الكتاب ، فيما ظن العرب ، والقول في الحقيقة للفلسفين : «اني ربما خلوت بنفسي ، وخلعت بدني جانباً ، وصررت كأنني جوهر مجرد بلا بدن ، فأكون داخلاً في ذاتي : راجعاً اليها ، خارجاً من سائر الاشياء ، فأكون العلم والعالم والمعلوم جيماً ، فاري في ذاتي من الحسن والبهاء والضياء ما ابقي له متعجباً بها». فأعلم اني جزء من اجزاء العالم الشريف الفاضل الالهي ، ذو حياة فعالة . فلما ابقيت بذلك ترقيت بذاتي من ذلك العالم الى العالم الالهي ، فصررت كأنني موضوع فيه متعلق به ، فأكون فوق العالم العقلي كله ، فاري كاني واقف في ذلك الموقف الشريف الالهي ، فاري هناك من النور والبهاء ما لا تقدر الاسن على وصفه ولا تعيه الامانع (كتاب

(١) نشر هذا الكتاب «الربوبية» لأول مرة فرديريخ ديتريسي ببرلين عام ١٨٨٢ .

الربوية ص ٤) فإذا استغفى ذلك النور والبهاء ، ولم أقو على احتجاله ، هبطت من العقل إلى الفكر والرواية ، فإذا صرت في عالم الفكر والرواية ، حجبت الفكرة عن ذلك النور والبهاء ، فاتيق متعجباً كيف انحدرت من ذلك الموضع الشامخ الالهي ، وصرت في موضع الفكرة ، بعد ان قويت نفسي على تخليف بدنها ، والرجوع إلى ذاتها ، والترقي إلى العالم العقلاني ، ثم إلى العالم الالهي ، حتى صرت في موضع البهاء والنور ، الذي هو علة كل نور وبهاء . ومن العجب أنني كيف رأيت نفسي ممتلة نوراً ، وهي في البدن كهيتها ، وهي غير خارجة منه » (نفس المصدر ص ٨) ذلك ارسطو كما عرفة الشرقيون ، وكما عرفة الفلسفة المشاورة الاولون في الاسلام (الفارابي وابن سينا) . وكان لكتاب الربوية هذا اثر عميق في الصوف الاسلامي . ويلاحظ هنا ان كتاب المذهب الافلاطوني الجديد تشرح مذاهب فلاسفة اليونان وتفوق بينها ؛ فجرى بعض مفكري الاسلام على هذا المنهج . وهذا ما يفسر لنا محاولة الفارابي في الجمع بين رأي الحكيمين : افلاطون وارسطو .

### البواحث على الترجمة

لقد ذكرنا سابقاً الاسباب التي دعت خالد بن يزيد بهم بالصنعة ويطلب ترجمة الكتب الخاصة بها (١) . اما في المصر العباسي فالاسباب عديدة : كانت اول عنابة الخلفاء العباسيين موجهة إلى الطب والتنجيم . والسبب في ذلك الحاجة الماسة إلى هذين العلمين . فالمتصور كان معمداً ، وكان يعتقد ان هناك ارتباطاً بين حركات النجوم وأوضاعها وبين ما يحدث في عالمنا من نحس أو سعد . فاستقدم الاطباء والمج恨ين وأصبح الطب والتنجيم علمين رميمين يتوالاهما رجال رميمون : فجورجيوس ابن جرائيل بن بختишوع الجندياسبوري صار طبيباً للمتصور . ثم لما تقدمت به السن عين المتصور مكانه تلميذه عيسى بن شهلاطا . كما انه اخذ نوخت الفارسي متجمماً له ، فلما ضعف عين المتصور مكانه ابا سهل بن نوخت . واستشار المتصور المجنون في تعين الوقت الملائم لبناء بغداد .

ولا تولى المهدى اخذ طبيبه عيسى الصيدلاني ، الملقب بابي قريش ، كما انه اخذ توفيل بن توما النصراوي الراهوي رئيساً لمحجبيه . ولا هم المهدى بالخروج الى « ماسبدان » استشار توفيل .

(١) انظر اعلاه : الترجيحات العربية في المصر الامري .

ولا قبل الرشيد اخذ طبيبه بختيشع بن جورجيس وجبارائيل بن بختيشع ويوحنا ابن ماسویه النصراني ، وقد اجزل لهم العطاء ، فامر بخمسة الف درهم ، مثلاً ، جبارائيل بن بختيشع ، لانه شفى له حظبة .

ولا استخلف المأمون كثراً في بلاده الاطباء والمتجمون ، فن منجميه : حبشي الحاسب ، وعبدالله بن سهل بن نوين ، ومحمد بن موسى الخوارزمي ، وما شاء الله اليهودي . ومن اطبائه : سهل بن سابور ، ويوحنا بن ماسویه ، وجورجيس بن بختيشع ، وعيسى بن الحكم .

والمعظم نصحه المتجمون الا يغزو «عورية» الا في ايام نُضج التين والعنب ، فلم يصح لهم فغزاها وفتحها . وقال ابو تمام في ذلك بائته المشهورة «السيف اصدق ابناء من الكتب» .

والواقف لما اشتد مرضه احضر المتجمين ، منهم الحسن بن سهل بن نوين ، فنظروا في مولده ، فقدروا له ان يعيش خمسين سنة مستأنفة من ذلك اليوم ، فلم يعش بعد قيام الا عشرة أيام (١) .

اذا كان الشغف بمعرفة احكام النجوم هو الذي جذب الخلفاء اولاً الى تشجيع هذا العلم ، فانهم تدربوا منه الى تشجيع الفلك الرياضي البحث : فرصلت الكواكب في عهد المأمون واصلحت آلات الرصد ، واخذوا يبحثون عن التغيرات التي تحدث في الارض بسبب موقع النجوم وتأثيرها ، وكلا الامرين كان عند اليونان .

ويبدو ان هذين العلمين : الطب والتنجيم ، هما اليابان اللذان اوصلوا المسلمين الى ساحة العلوم الفلسفية . والسبب في ذلك ان التخصص الذي فنهمه الان لم يكن معروفاً في هذا العصر العباسي ، فكان الطبيب والتنجيم يمان بكثير من المسائل الفلسفية ، وتکاد تعدد الفلسفة كوحدة ، فروعها : الطب والاهيات ، والحساب والمنطق ، والموسيقى ، والهندسة . وكانت رغبة الاطباء والمتجمين في اتقان فنونهم تحملهم على معرفة اللغات الاجنبية وخاصة اليونانية ؛ فاذا حذقوها اقبلوا على الكتب المولفة فيها من جميع فروع الفلسفة . لذلك نجد هؤلاء الاطباء يتربون كتب المنطق والفلسفة ، والرياضيات وغيرها .

ولا اتسعت رقعة الدولة الاسلامية ظهرت الحاجة الى علم الحساب والرياضيات لضبط بيت المال وتجارة الضرائب وعمل ميزانية الدولة . فأخذ المسلمين علم الحساب عن اليونان ، اذ انهم كانوا قد برعوا في هذا العلم . كما وانهم استرشدوا بعلم الهندسة وبنوا البناء من اليونان .

(١) ابن البري : عنصر تاريخ الدول من ٤٤٥ .

اما الفلسفة ، فان المؤمن اعنى بها عنابة كبرى . ويذكر ابن النديم احد الاسباب التي من اجلها كثُرت كتب الفلسفة في عصر المؤمن ، فيقول : « ان المؤمن رأى في منامه كان رجلا ابيض اللون ، مشربا حمرة ، واسع الجبهة ، مقرنون الحاجب ، اجلح الرأس ، اشهل العينين ، حسن الشمائل ، جالس على سريره . قال المؤمن : وكأني بين يديه قد ملئت له هيبة . قلت : من انت ؟ قال : أنا ارسطواليس . فسررت به وقلت : ايهما الحكم ، أساڭك ؟ فقال : سل . قلت : ما الحسن ؟ قال : ما حسن في العقل . قلت : ثم ماذا ؟ قال : ما حسن في الشرع . قلت : ثم ماذا ؟ قال : ما حسن عند الجمورو . قلت : ثم ماذا ؟ قال : ثم لا م . ( الفهرست ص ٣٣٩ ) .

ومها يكن من صحة هذا الحلم فان المؤمن كان ذا ثقافة واسعة ، وانه اتصل بملوك الروم وجمع عدداً كبيراً من كتبهم وامر بترجمتها . وقد ظهر ميل المؤمن الى الفلسفة في انتصاره للمعتزلة الذين اعتملوا على العقل في دفاعهم عن الدين ، كما وانهم حاولوا تفهم الدين على ضوء العقل ، والدفاع عنه ضد اعدائه المترعرعين بالفلسفة .

وما ساعد كذلك على ترجمة التراث القديم ، انتقال الخلقة من دمشق الى بغداد ، حيث كانت الثقافة الفارسية طاغية ، وهي ثقافة عريقة في الحضارة .

ثم لامعت اللغة العربية البلاد التي دخلت تحت الحكم الاسلامي ، اضطر العلامة ان يتخلوها لغة لم يتقاهمون بها مع الحكام . فاخذوا يترجمون إليها ما كان لديهم من علوم في لغتهم الأصلية او اللغة اليونانية التي كانت لغة العلم . ثم اصبحت الثقافة متعة عقلية . وساعد على الاهتمام بها تشجيع الخلفاء وما كانوا يعقولون من مجالس مناظرات في قصورهم ، وكان يشترك الخليفة في ما يدار من نقاش .

### قيمة الترجمات العربية

يذكر ابن النديم احياناً قيمة بعض المترجمين ، فيقول مثلاً : « حنين بن اسحق كان فصيحاً باللغة اليونانية والسريانية والمربيه ... ( الفهرست ص ٤٠٩ ) ». ويقول في اسحق بن حنين : « في نجارة فيه في الفضل ومحنة التقل من اللغة اليونانية والسريانية الى العربية ، وكان فصيحاً بالمربيه ، يزيد على ابيه في ذلك » ( الفهرست ص ٤١٥ ) ، وعن قسطا بن لوقا البعلبكي : « جيد التقل ، فصيبح بالسنان اليوناني والسريانى والمربي » ( الفهرست ص ٣٤١ ) ، وينذكر : « ابن شهدي الكوخني انه تقل من السرياني الى العربي تقللاً رديئاً » ، ويقول عن « مراحي » ، في زماننا ( زن ابن النديم ) جيد المعرفة بالسريانية ، عطفى الالفاظ بالمربيه ، ينقل بين يدي علي بن ابراهيم الدهمكي من السرياني الى المربي ويصلح نقله ابن الدهمكي » ( الفهرست ص ١ ) ( ٣٤ ) .

وقد صنف ابن أبي اصييعه ، في طبقاته ، التلقة طبقات : «فهذا جيد التقل  
كخنين وابنه ابعن ، وقسطا بن لوقا ، والدمشقي ، وابن زرعة . وهذا متوسطه كابن  
ناعمة ، وثابت بن قرة . وثالت لا يحسن العربية ولا اليونانية كابن البطريق » .

ويذكر الدكتور خليل الجر (في تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ٢٦ وما بعدها) –  
وهو من شهد لهم بالكتفامة في بحث قيمة الترجمات الى العربية من السريانية واليونانية :  
« وطريقتهم (التلقة) في التقل اقرب ما تكون الى الطريقة العلمية ، لأنهم كانوا يعيدين  
ترجمة الكتاب الواحد مرات عديدة ، ويصححون الترجمات القديمة على نصوص يونانية  
مختلفة ، ويقابلون بين الترجمات والخطوطات الاصيلة ذاتها الفرق بينها » (١) .  
« ولما لم يفهم الناقل فيها قصد المؤلف فترجمة حرفية جاءت في العربية مفروطة او  
عاصفة وليس هذا الامر بغربي ، لأن متوجه ارسططوليسي ارسططوليسي اصبحت اليوم عديدة  
بعض نصوصه العاصفة ، مع ان الدراسات الارسططوليسي اصبحت اليوم عديدة  
والسائل التي بين ايدينا لم تكن متوازنة لتلقة القرن الثالث المجري » .

ويذكر بعض الانشطة على ذلك ، منها ما جاء على هامش «كتاب الخطابة»  
لارسطو : «يجب ان تعلم اني كنت انسخ هذه النسخة عن نسخة عربية ، وما اجره  
فيها ما اشتك فيه كنت ارجع فيه الى نسخة سريانية صحيحة وانظر ما يجب ان يصلح  
وائجه مصلحاً في هذه النسخة » .

وجاء على هامش «كتاب الموضع الجدلية» : «في هذه المقالة موضع بسيرة  
ترجمتها على ما اوجبه ظاهر لفظها ولم يصح لنا معناها . وعمن تراجع النظر فيها ،  
فما صح لنا معناه منها نبينا عليه انشاء الله » .

وفي اغلب الاحيان كان التلقة ملمين بالفلسفة ، فلم يقتصروا على الترجمة ،  
بل كانوا يقدمون للكتب التي يترجمونها او يشرحونها ، مما يدل على تضلعهم بالفلسفة .  
فتلقاء قدم الحسن بن سوار لكتاب «القولات» لارسطو يقوله :

اما غرض ارسططوليسي في هذا الكتاب فهو الكلام في الالفاظ البسيطة التي في  
الوضع الاول الدالة على اجناس الامور العالية من حيث هي دالة ، بتوسط الآثار التي  
في النفس منها وفي الامور من حيث يستدل عليها باللفظ . وهذا هو غرضه في هذا  
الكتاب .

قولنا ان غرضه «الكلام في الالفاظ» ، للفصل بين هذا القول وبين من قال  
ان كلامه في الامور . وقولنا «بسطة» للفصل بينها وبين الالفاظ المركبة الدالة مثل

(١) راجع : Georff (Kh) Les Catégories d'Aristote dans leurs versions syro-  
arabes (pp 183-200).

قولنا : الانسان يمشي . فان هذا هو لفظ دال الا انه مركب ، والكلام فيه هو في الكتاب الثاني (١) . ويستمر الترجم في تحليل معنى « المقولات » وفائدتها في اليهان . كما انه يذكر انه جاء ان لا وسطو كتابا في « المقولات » ، ينسب اليه ، وانه منحصر للكتاب الاول . ولته قد زعم البعض ان هذا المختصر ليس لارسطو خالفة آراء فيه رأي ارسطو . فيما جاء في هذا المختصر « ان الجوادر المحسوبة أول ، والاجناس والانواع جواهر ثانية ، وزعموا ان هذا خالف لرأي ارسطو ... ومن ذلك انه جاء في هذا المختصر ان انواع الحركة ستة : الكون والناساد والنمو والتقص والاستهالة والقتلة . وفي « السباع الطبيعي » بين ارسطو ان الحركة تلتحن ثلاثة اجناس فقط وهي : الكم والكيف والابن . ويخرج الكون والناساد من ان يكونوا حركة وان كاتانا لا ينبعان الا بحركة . وقد حللت هذه الشكوك في تفسيرنا لهذا الكتاب » (٢) .

فيتضمن من هنا ان المترجم كان يشرح ويعلق على ما يتزجم . ثم ان الكتاب الواحد كان يترجم عدة مرات عن مصادر مختلفة . ولكن تصادف ان بعض المترجمين لم يكونوا ملمنين بالفلسفة بقدر ما كانوا ملمنين بالطبع مثلاً لو بالفلك ، للذك جاءت بعض الترجمات ضعيفة .

عجز اللغة : لم تكن اللغة العربية معدة للتعبير عن دقائق العلم والفلسفة ، لذلك كثيراً ما كان المترجم ينقل اللغة من اللغة الاجنبية الى اللغة العربية . ليس في الفلسفة فحسب ، بل وفي العلوم المختلفة . فدخلت عن هذا الطريق كلمات كثيرة مثل : فلسفة ، موسيقى ، اسطقسى ، جنس ، المبسطي ، جغرافيا ، فنار ، فانوس ، ارخييل ، المبوبى الخ ... اما اللغة فقد حرفت اساليب جديدة في التعبير عن الافكار الفلسفية بواسطة مشتقات كان لها ، ولا يزال ، معان خاصة مثل لفظ : الاوليات ، الابن ، البديهيات ، الحدسيات ، النات ، الانية ، الكيفية ، الماهية ، الخاص ، العام ، الكلي ، الجزئي ، العرض ، الجوهر ، القوة والفعل ، الخ ...

### أثر هذا التقل

لم يعرف الشرق الاسلامي الحضارة اليونانية الصافية ، التي نشأت في بلاد الاغريق وتطورت فيها ، انما عرضا الحضارة المثلية التي نشأت عن تفاعل الفكر اليوناني الاصيل مع الافكار والديانات الشرقية التي تربت اليه بعد فتح الاسكندر للشرق وخاصة

(١) الدكتور خليل أبلر : تاريخ الفلسفة الغربية ٢ ٢٩ .

(٢) نفس المصدر .

لصر والمند وفارس . وكانت هذه الحضارة الملبية تمثيل ، قدر المستطاع ، ذاتية الام واستقلالها بعضها عن بعض وتضع مكان ذلك الانسانية التي تسود بينها المساوة وتغليها ثقافة واحدة . وهذه الثقافة ، وان قامت على اساس الثقافة اليونانية القومية ، الا انها نحو الطابع القبوي وتربى ان تقيم مقامه عبادة الانسانية عامة » (١) .

ولكن الملبية اصطدمت في الشرق بلغة جديدة ودين جديد . « فلم يكن العرب ملبيين الا قليلاً ، اي كانوا اذا شعباً جديداً . فالذين كانوا كذلك هم الشعوب الملبية في البلاد التي فتحها العرب وغزواها . والآن كيف بذا هذا التراث القديم لم ظهر لم هذا التراث في ثوب الملبية المتأخرة ، اعني في صورة المسيحية الشرقية واليهودية اللاحقة على التوراة ، ثم في صورة المانوية والزرادشية المشبعة بالروح اليونانية . فكان تراث الاولى قد شاعت فيه آنذ روح شرقية عميقة ، وكان اكتر شرقية ما كان في الغرب ، ولو ان المسيحية في الغرب لا تستطيع ان تذكر بتنوعها الشرقي » (٢) .

ويرى (بكر) ان حماسة الخليفة المأمون للعمل على ترجمة اكبر عدد ممكن من مؤلفات الفلسفة اليونانيين الى العربية ، « وهي حماسة غير مفهومة ولا معهودة في الشرقيين » لا تفسر الا برغبة المسلمين في التحالف مع الفلسفة اليونانية خاربة الفنوصية (واذن الصوفية) التي كانت تهددهم دينياً وسياسياً . ولذلك لم يخلوا بمؤلفات هومير وس وغیره من الكتاب والشعراء ، لأنها لا تفيدهم في هذا النضال ، بل اهتموا بكل ما هو صادر عن العقل اليوناني ، كالمنطق والفلسفة والعلوم . فقد فتحت له الابواب على مصراعيها ، ولافي في العالم الاسلامي رواجاً منقطع النظير .

ولما كان نتاج الفكر اليوناني يشمل مختلف ميادين المعرفة ، فلم يشعر المسلمين بحاجة الى ان يضيفوا اليه شيئاً جديداً ، بل بوبوه ونظموه واصلحوا اخطاءه وتمعمقا في فروعه . ولذلك لم تجد الحضارة الملبية في العالم الاسلامي افكاراً وعلوماً تصطدم بها ، فيحصل بين الحضارتين احتكاك وتصارع ، اللهم الا في حقل الدين ، حيث قام صراع جبار بين اهل التقل واهل العقل ، اي بين اتباع الوحى واتباع الفلسفة ، وقامت المحاولات اليائسة للتوفيق بين هذين المصادرين من مصادر المعرفة ، دون ان تكلل هذه المحاولات بالنجاح » (٣) .

(١) الدكتور عبد الرحمن بدوي - ترجمة مقال بكر في « التراث اليوناني » من ٤ .

(٢) كابل هرشن بكر : « تراث الاولى في الشرق والغرب » ترجمة عبد الرحمن بدوي في « التراث اليوناني » من ٦ .

(٣) الدكتور خليل ابر : « تاريخ الفلسفة العربية » ج ٢ من ٣٩ .

ڪِتاب

الجَمْعُ بَيْنَ الْأَيْمَانِ وَالْأَيْمَانِ

أَفَلَاطُونُ الْإِلَيْ وَأَرْسِطَوْ طَالِيسُ



مرکز تحقیقات کمپین امداد و ستدی

## نبذة عن مُدِّحِجْ مِيَاهِ الظَّارِبِيِّ

### الفارابي

### المعلم الثاني

(٢٥٩-٣٣٩ / ٩٥٠-٨٧٠ م)

ولد ابو النصر محمد بن محمد بن طرخان بن اوذنخ في مدينة فاراب في اقليم خراسان التركي . ويروى ان اباه كان فارسي الاصل تزوج من امرأة تركية واصبح قائدًا في الجيش التركي (١) .

اكتب على النرس في بلاده وكان يجيد من اللغات : الفارسية والتركية والكردية ، واقتصر العربية في بغداد . دخل العراق واستقر في بغداد ، عاصمة العلم والمعرفة ، حينئذ ، وتلمند على ابي بشر متى (المتوفى ٩٣٩ / ٣٢٨ م) ودرس عنه المنطق . ثم قرأ العلم الحكيم على يرثانا بن حيلان (المتوفى في بغداد في أيام المقدار الذي روى الخلافة سنة ٩٠٧ / ٢٩٥ م) ، واستفاد منه ويزد في ذلك على اقرانه . ولعل الفارابي كان يجهل ، او لا يجيد العربية ، حين جاء الى بغداد ، اذ انه يذكر هو بنفسه انه كان يدرس التحور على ابي بكر بن السراج لقاء دروس في المتعلق كان يلقها عليه .

ثم اشتهر تصانيفه وكثرت تلاميذه ، وصار اوحد زمانه . وقد نبغ من تلاميذه بمحبي بن عدي الصرافي .

وفي سنة ٩٤١ / ٣٣٠ م انتقل الى دمشق ثم اتصل بسيف الدولة الحمداني ، صاحب حلب ، فقضى الى علماء بلاطه واصطحبه في حملة على دمشق حيث توفي الفارابي سنة ٩٥٠ / ٣٣٩ م ، وله من العمر ثمانون سنة (٢) .

(١) ابن ابي ابيبيه : عيون الالباب ج ٢ ص ١٤٣ .

(٢) جمال الدين الفقهي : اخبار الملاة ، بأخبار الحكماء ص ١٨٢ وما يليها .

مكاناته :

يقول ابن خلkan (١) : « الفارابي اكبر فلاسفة المسلمين على الاطلاق » فقد انشأ منها فلسفياً كاملاً ، وقام في العالم العربي بالدور الذي قام به افلاطون في العالم الغربي ، وهو الذي اخذ عنه ابن سينا وعده استاذًا له ، كما اخذ عنه ابن رشد وغيره من فلاسفة العرب ، وقد لقب بحق « المعلم الثاني » على اعتبار ان ارسسطو هو « المعلم الاول » .

مؤلفاته :

يدرك القاطلي (٢) قائمة بمؤلفات الفارابي ، يتضمن القسم الاكبر منها شروحات وتعليقات على فلسفة ارسسطو وافلاطون وجالينوس ، تناول فيها الفارابي كتب المتنطق والطبيعتيات والتومايس والاخلاق وما بعد الطبيعة . فاشتهر الفارابي كشراح لارسطو ، وقد ذكر ابن سينا انه طالع كتاب « ما بعد الطبيعة » لارسطو ، اكثرا من اربعين مرة ولم يفهمه حتى وقع اخيراً على كتاب للفارابي في « اغراض ما بعد الطبيعة » ، فلما قرأه فتح له ما كان مغلقاً منه ، وانفتح ما كان مغفلاً . ومع ذلك فإن قيمة الفارابي الحقة تقوم فيها صنف من كتب . واشهر كتبه المصنفة هي : « كتاب الجمع بين رأيي الحكيمين : افلاطون الاهلي وارسطوطاليس » ، « كتاب تحصيل السعادة » ، « كتاب آراء اهل المدينة الفاضلة » ، « كتاب السياسات المدنية » ، « كتاب الموسيقى الكبير » ، « احصاء العلوم » ، « رسالة في العقل » ، « رسالة فيها يتبين ان يقدم قبل تعلم الفلسفة » ، « عيون المسائل » ، « ما يصح وما لا يصح من احكام النجوم » ، الخ .

(١) ابن خلkan : وثبات الاعيان ج ٢ ص ١٠٠ وما بعدها من طبعة بولاق سنة ١٨٩٩ .

(٢) القاطلي : اخبار الملاه ص ١٨٢ وما بعدها .

مقدمة نحلية

## لكتاب الجم بين رأي الحكيمين

### افلاطون وارسطو

هذا الكتاب قيمة تاريخية كبيرة ، اذ انه يوضح لنا مدى اطلاع الفارابي على الترجمات العربية لبعض الكتب الفلسفية اليونانية ، ولا سيما كتاب افلاطون وارسطو ، ولو انه اطلع ايضاً على بعض «ناتسوجات» افلاطون دون ان يعلم انها له ؛ كما ان هذا الكتاب يبين لنا كيف استخدم الفارابي هذه الترجمات في التوفيق بين رأي الحكيمين . في مقدمة كتابه يذكر لنا الفارابي المسائل التي سيسخنها ، وهي المسائل التي يقال ان افلاطون وارسطو اختلفا فيها ، وهذه المسائل هي : ١- حدوث العالم وقمه ، ب- اثبات المبدع الاول وجود الاسباب عنه ، ج- امر النفس والعقل ، د- المعازة على الافعال ، ه- كثير من الامور المدنية والخلقية والمنطقية .

وهكذا رسم الفارابي الخطة التي سيسير عليها في كتابه ، الا انه لم يتبع هذا الترتيب في سياق العرض ، اذ انه يقدم بعض مسائل ويوتخر البعض الآخر .  
و قبل ان يبحث هذه المسائل يعرف الفلسفة بانها «العلم بال موجودات بما هي موجودة» ، ثم يتسائل عن الاسباب التي جعلت «اكثر اهل زمانه» يقولون ان بين الحكيمين اختلافاً جوهرياً فيها .

بعض الفارابي هذه الاسباب في ثلاثة اقتراحات : ١- اما ان يكون تعريف الفلسفة غير صحيح ، ب- اما ان يكون رأي الاكثري في فيها (افلاطون وارسطو) خطيراً ، ج- ولاما من قال ان بينهما اختلافاً فهو جاهل .

وقد قسمنا المقدمة الى فقرات ، في كل فقرة رأي يستعرضه الفارابي ثم يفتنه ويرده . ثم يبدأ عرض المسائل التي يقال ان هنالك اختلافاً فيها بين الحكيمين . ولفارابي طريقة في استعراض هذه المسائل : فانه يورد اولاً رأي من يقول بوجود اختلاف

جوهري بين الحكيمين ، ثم يرد هو عليه مستشهدًا ببعض الكتب المنسوبة لهما ، او في حالة غياب مثل هذا البرهان يعتمد على ادلة منطقية يستبطها هو من نفسه احياناً ، اذ انه وضع نصب عينيه انه يستحيل ان يكون هناك فرقاً جوهريًا بين هذين الامرين للفلسفة . فهذه عقيدة راسخة عنده ويروجه كل جهده لابتها بشتي الطرق .

وقد رقنا هذه المسائل ، التي بلغ عددها ثلاث عشرة مسألة وجعلنا لكل واحدة منها عنواناً لتسهيل مطالعتها . وهذه المسائل تردد في جلتها الى مسائل : في السلوك وطريقة تدوين الكتب عند الحكيمين ، ثم مسائل منطقية ، وطبيعية ، واخلاقية ، وسائل ما بعد الطبيعة .

في المسألة الاولى : يبحث الرعم القائل ان طريقة حياة افلاطون تختلف عن طريقة حياة ارسطو . فبرد قاليلًا : ان الاختلاف في طريقة معيشتها راجع الى ان طبيعة افلاطون تختلف عن نكوبين طبيعة ارسطو ، ولكن الاثنين متفقان بالتعاليم والمبادئ . يوجد تقصص في القرى الطبيعية في افلاطون وزيادة فيها في ارسطو ، وهذا امر دارج بين الناس .

في المسألة الثانية : يقولون ان طريقة افلاطون في تدوين الكتب ، وتأخره في الكتابة ، واستخدامه الموز ، تختلف عن طريقة ارسطو التي امتازت بالايصال . (لم يدون افلاطون في بادئ الامر ، مقتدياً بستاده سقراط الذي كان يعلم فقط ولم يكتب ابداً) . وهذا الموقف من تدوين التعاليم الحكيمية نجده ايضاً عند امفيروس ساكاس ثم افلاطون الذي لم يدون شيئاً قبل سن الخمسين ، ثم اذن لتميذه فوفوريوس بالتدوين . وكان اعتقاد هؤلاء ان الورق والمداد لا يستحقان ان يحفظا هذه التعاليم التي يجب ان توضع وتحفظ في الصدور الطاهرة) .

ويرد الفارابي على هذا القول بان اسلوب ارسطو لا يخلو من الغموض مثل اسلوب افلاطون . ويأتي بامثلة على ذلك من « رسالة ارسطو الى الاسكندر » في سياسات المدن الجزرية ، اذ فيها من الابيات ما يدل على الابهام .

ويعود الفارابي الى ذات الموضوع في المسألة الرابعة اذ يذكر ان ارسطو رتب كتبه بحيث لا يفهمها الا اهلها ، وكان ذلك ردًا على رسالة كان قد كتبها افلاطون الى ارسطو يعاتبه فيها على تأليفه وترتيبه العلوم .

اما في المسائل الخامسة والسادسة والسابعة ، فالباحث خاص بالمنطق وطريقة استخدامه ، ولا سيما طريقة ارسطو في استخدام القياس (في المسألة الثالثة) اذ يتمون ارسطو انه يذكر مقدمتين لقياس ما ويتعتمد بها بنتيجة قياس آخر . ويقولون ان القسمة والتركيب في تحديد الجنس والفصل عند ارسطو غير واضحة ، بينما هذه القسمة ظاهرة

عند افلاطون (**المسألة السادسة**) ، فيثبت الفارابي ان ارسطو اخطأً استخدم القسمة ، ويشهد بما جاء في كتاب «**القياس**» . ويتهمن افلاطون (**في المسألة السابعة**) بأنه لا يحسن استخدام القياس ، كما فعل في كتاب «**طباووس**» ، بينما يعترض ارسطو على طريقة افلاطون في استخدام القياس ، فيدافع الفارابي قائلاً: ان افلاطون استخدم القياس في مسائل طبيعية ، واستخدام القياس في مثل هذه المسائل مختلف عنه في المسائل المنطقية .

**في المسألة الخامسة** : يقولون ان الجواهر في رأي افلاطون هي القرية من العقل والنفس ، البعيدة عن الحس ، بينما عند ارسطو الجواهر في الاشخاص . فيرد الفارابي قائلاً: ان افلاطون اخذ لفظ «جوره» بهذا المعنى في ما بعد الطبيعة ، بينما ارسطو اخذه بمعنى آخر في المنطق وفي «**صناعة الكيان**» التي هي اقرب الى المحسوس منه الى المعقول .

**المسألة التاسمة** : خاصة بمسائل طبيعية ، ولا سيا مسألة الابصار . فيقولون ان ارسطو يفسر الابصار بأنه افعال من البصر ؛ بينما افلاطون يقول ان الابصار يكون بمفروض شيء من البصر وملاقاته البصر . فيرد الفارابي قائلاً: ان هذه الاقوال وصلت محرقة ، ويخته في ثبات مطابقة الرأيين في هذا الموضوع ، وهنا يلجم اى اجتهادات لغوية .

**اما المسألة التاسعة** : فانها خاصة بالأخلاق : اذ يقول ارسطو ان الاخلاق عادات ، بينما يقول افلاطون ان الطبع يغلب العادة . ولكن الفارابي يحاول ان بين ان هذا الاختلاف ظاهرياً لا حقيقةً .

**المسألة العاشرة** : خاصة بالمعرفة : يتساءل ارسطو : هل طالب المعرفة يعلم انه يجهل ما يطلب ام يعرفه ؟ فإذا كان يطلب ما يجهله ، فكيف يوقن في تعلمه انه هو الذي كان يطلب ايه لم يكن هو حاصلاً على معرفة سابقة يعتمد عليها ؟ فكان ارسطو قال ايضاً بأن هناك معارف غريزية في العقل نعتمد عليها في احكامنا مثل فكرة المساواة . ويقول افلاطون ان المعرفة تذكر ، بمعنى ان ما نكتبه عن طريق الحواس يجعلنا نتذكر المقولات الكامنة في العقل والتي اكتسبناها من عالم المثل . فالكيان ، في رأي الفارابي ، متفقان في القول بوجود معارف حاصلة في العقل - ثم يعرض الفارابي رأيه في تحصيل العلم ذاكراً الاستعداد في الطفل لتحصيل المعرفة ؛ وان المعرفة تكون اولاً عن طريق الحواس .

**المسألة الحادية عشرة** ، خاصة بقدم العالم : قال ارسطو بقدم العالم بينما افلاطون قال بعده .

فيرد الفارابي على القول الاول بأنه فرضية افترضها ارسطو في منطقه . وهنا يعتمد

الفارابي على كتاب «أثيلوجيا أرسطو» (كتاب الربوبية) ليثبت أن أرسطو قال بمحدث العالم ، فيتكلف الفارابي البرهان على أن أرسطو قال بالحدث . وهذا خلاف ما قاله أرسطو (راجع ما عرضناه في المقدمة لرأي أرسطو في قدم الحركة والعالم) . المسألة الثانية عشرة ، تذكر المثل الأفلاطونية ، وتقول أن أرسطو انكر هذه المثل . وهنا أيضاً يعتمد الفارابي على كتاب «أثيلوجيا أرسطو» ليثبت أن أرسطو قال هو أيضاً بمثل مفارقة (المعروف أن أرسطو رد فعلًاً هنا القول الذي هو نقطة ارتكاز كل فلسفة أفلاطون) .

واخيراً في المسألة الثالثة عشرة : يقول المترضون أن أرسطو وأفلاطون لا يعتقدان بالجزاء والعقاب .

فيرد الفارابي مستشهدًا برسالة لأرسطو إلى والدة الأسكندر ويتحدث فيها عن التواب . أما بخصوص أفلاطون فيقول الفارابي أنه اثبت في آخر كتبه في «السياسة» ، «البعث» ، «النشرور» ، «الحكم» ، «العدل» ، «الميزان» ، «التواب» ، «العقاب» .

• • •

فيتضح لنا من مطالعة هذا الكتاب او بالاحرى هذه «الرسالة» ان الفارابي قام بهذه المحاولة بطريقة ساذجة سطحية في اكثر الاحيان ، ذلك انه يعتمد احياناً في هذا التوفيق على التأويل للالفاظ والمعانى اكثراً من اعتقاده على روح المذهب عند كلبيها . ثم انه ضللـ عندما اعتمد على كتاب منحول ، منسوب خطأً الى ارسطو . ولتوكيد هنا على هذه النقطة الخاصة بمسألة «المثل» كما ذكرت في المسألة الثانية عشرة . فلكلكي يقوم الفارابي في التوفيق بينها في هذه المسألة يشير الى ما هنالك من آراء تنسب الى ارسطو ، وفيها ما يوذرن باعتقاده بالمثل ، فيقول : «وقد نجد ان ارسطو في كتابه الربوبية المعروف «أثيلوجيا» يثبت الصور الروحية ويصرح بانها موجودة في عالم الربوبية» . وهنا يرج الفارابي على المشكلة الدقيقة ، مشكلة التناقض بين ما في كتاب «أثيلوجيا» وما في باقي كتاب ارسطو ، فيرى ان الامر فيها لا يخلو من خصال ثلاثة : اما ان ارسطو نافق نفسه ، واما ان يكون بعض هذه الآراء لأرسطو وبعض الآخر ليس له ، واما ان يكون لها معان وتأويلات تتفق بواطتها وان اختلفت ظواهرها ، فنطابق عند ذلك وتفق» .

ويستبعد الفارابي الفرضين الاول والثاني ، ولا يقى الا على الثالث ، لانه هو المتفق مع منهجه في هذا الجمع والتوفيق بين رأيي أفلاطون وارسطو . ولو كان الفارابي تعمق الفرض الثاني ، وهو ان يكون بعض الكتب منحولاً لأرسطو غير صحيح النسبة اليه ، اذاً لكان قد ادى خدمة تاريخية كبيرة للفكر العربي(١) .

(١) عبد الرحمن بدرى : المثل المقلية الأفلاطونية ، المقدمة ص ١٢ وما بعدها .

وليرجع القارئ إلى ما عرضناه بياجاز في «المقدمة» لآراء كل من أفلاطون وأرسطو ليتبين الفرق بين مذهب الحكمين وليتضمن له التكليف الذي تكلفه الفارابي في محاولة التوفيق بين مذهبين فيها الكثير من الاختلاف الجوهري.

\* \* \*

اما الكتب التي اعتمد عليها الفارابي في محاولته هذه فانها عديدة، وهي:  
 اولاً - لافلاطون: «مقالات افلاطون في السياسة والأخلاق»، «طباوس»، «بريلينا الصغير»، «السياسة» (لابسا الجزء الأخير من هذا الكتاب)، «فاذن».  
 ملاحظة: كتاب «بريلينا الصغير» هو المقالة الأولى من كتاب الجمهورية لأفلاطون اما كتاب «السياسة» فهو كتاب «الجمهورية». وكانت كل هذه الكتب مترجمة قبل عصر الفارابي.

ويشهد الفارابي بهذه الكتب أكثر من مرة. يذكر الفارابي في المسألة العاشرة (الخاصة بالمرارة) كتاب «فاذن» لافلاطون ويقول انه عرض في هذا الكتاب نظريته هذه. وفي الواقع ذكر ذلك افلاطون في هذه المحاورة، كما انه أكد عليه في محاورة «المينون». ولكن لم يذكر ان «المينون» كانت مترجمة.

ثانياً - لأرسطو: «أقاويل وسائل ارسطو السياسية»، «رسالة ارسطو الى الاسكتندر في سياسات المدن الجزرية»، «كتاب القياس»، «رسالة ارسطو الى افلاطون» (في جواب ما كان افلاطون كتب اليه به يعاتبه على تأليف الكتاب وتزويق العلوم وانحرافها في تأليفاته الكاملة المستعصمة)، «كتاب «المقولات»»، «كتاب القياسات الشرطية»، «كتاب المعرف» (بالاخص حرف اللام) - (هذا الكتاب معروف أيضاً باسم: ما بعد الطبيعة)، «كتاب البرهان»، «كتاب الجدل»، «كتاب السماء والعالم» (كتاب العالم من حول لأرسطو، انظر المقدمة: «مؤلفات ارسطو»، «كتاب باري هرمنياس» (وهو كتاب العبارة)، «كتاب نيقوماخيا الصغير»، «كتاب النفس»، «كتاب طوبيقا» (المعروف بكتاب الجدل)، «السباع الطبيعي»، «كتب الطبيعتين» (وهي اقسام من السباع الطبيعي)، «رسالة مفردة لأمونيوس»، «رسالة ارسطو الى والدة الاسكتندر».

ويذكر الفارابي ان له شرحاً لكتاب «نيقوماخيا» لأرسطو.  
 ثالثاً - الكتب المترجمة: «الثولوجيا ارسطو» (المعروف باسم كتاب الربوية)، «كتاب «العالم» هو ايضاً من الكتب المترجمة.

\* \* \*

والاعلام الذين يذكرهم الفارابي هم: امونيوس، ثامسطيوس (المعروف بشرحه لكتاب

ارسطو)، الاسكندر الأفروديسي (ابنها مشهور بشرحه لأرسطو)، وففوريوس (تلميذ افلاطون)، كما انه يذكر الأسكلاطين ..

ومن هنا ، فالمراجعة التي اعتمد عليها الفارابي عديدة ، منها اربعة كتب لأفلاطون ، ومن بينها محاربات مهمنان توضحان تماماً نظرته في «المثل» وفي «صنف العالم» ، و«فاذن» و«طهاوس». واعتمد على ثمانية عشر كتاباً لأرسطو تكتي لتوضيح مذهبه ولاظهار الفرق الجوهرى بينه وبين مذهب افلاطون ، حتى يتبين المطلع على هذه المراجع قوله ارسطو يقدم الحركة ، وبرده نظرية «المثل».

والغريب في الامر ان الفارابي ضرب صفحأ عن كل هذه المراجع التي يذكرها عددة مرات في رسالته ، وقيد بفكرة كانت قد رفضت عنده وهي انه لا يمكن ان يكون اختلافاً جوهرياً بين امامي الفلسفة اليونانية : افلاطون وارسطو. وكما في الفارابي يقول (١) ما ورد في كتاب الحكيمين ، ويضع كل ثقته في كتاب «الاولوجيا» ليثبت صدق حكمه . والتشبث في الرأي غالباً ما يظهر لصاحب اشياء غير حقيقة فيعتقدها الحقيقة.

(١) يعلل الدكتور خليل الجرجاني تأويل الفارابي بقوله : «ما لا شك فيه ان الفارابي في تفهّمه كان ياطي النزعة وباطني المدف (المعروف انه كان ينتمي الى الباطنية) ، فقد عمل على التقارب بين النظريات ، ورأى ان المذاهب واحدة في باطنها ، واحدة في محتواها ، واحد في محققتها ، وعده الى التأويل بل جعل التأويل مفتاح كل صورى ، و同胞 بين الافلاطونية والارسطولية ، فكان تارة افلاطونياً يعبر الى ارسطو ، وكان تارة اسقراطياً يعبر الى افلاطون ، ومر على بعض المقابلات من الكرام وكأننا به لا يعبرها اهتمامه ، ولا يريد ان يتبين لها الفارابي ، وكل ما يريد هو لفت النظر الى ان المخلافات لا تضر الظاهر ، والذى نستشعره من كلام الفارابي انه ينظر الى سقراط وافلاطون وارسطو نظرة الى سلسلة من الامة المتصوفين ، ولذلك زاده يزء افلاطون وارسطو من امكان الوقوع في الخطأ . ومكنا يبدو لنا ان الفارابي وفق بين الحكيمين باراء يستخلصها من اعماق تفكيره ومن زعجه الشهبية ، لا من حقيقة مذهب الرجلين . (حنا الفاخوري وشليل الجرجاني : تاريخ الفلسفة العربية ٢ ٢ ص ١٠٦).

كتاب الجمجمة بين رأيي الحكيمين  
افلاطون الاهلي وارسطو طاليس  
لشيخ الامام الملقب بالمعلم الثاني ابي نصر الفارابي

### بيان ملخص المحتوى

كتاب الجمجمة بين رأيي الحكيمين : افلاطون الاهلي وارسطو طاليس (١).  
لشيخ الامام الملقب بالمعلم الثاني ابي نصر الفارابي ، رحمة الله عليه .  
الحمد لواهب العقل وبدعه ، ومصور الكل ، ومحترمه ، كفى احسانه القديم  
وافضاله . والصلوة على سيد الانبياء محمد وآله .

### المقدمة

اما بعد (٢) ، فاني لما رأيت اكتر اهل زماننا قد تخاصموا (٣) وتنازعوا في حدوث  
العالم وقدمه ، وادعوا ان بين الحكيمين المقدسين (٤) المبرزين اختلافاً في اثبات المبدع  
الأول ، وفي وجود الاسباب منه ، وفي امر النفس والعقل ، وفي المجازات على الافعال  
خيرها وشرها ، وفي كثير من الامور المدنية والخلقية والمنطقية ؛ اردت (٥) ، في مقالتي  
هذه ، ان اشرع في الجمجمة بين رأيهما ، والابانة عما يدلّ عليه فحوى قوليهما ، ليظهر  
الاتفاق بين ما كانوا يعتقدانه ، ويزول الشك والأربياط عن قلوب الناظرين في كيدهما .  
وأين مواضع الظنون ويدخل الشكوك في مقالتيهما ، لأن ذلك من اهم ما يقصد  
بيانه ، وانفع ما يراد شرحه وايقاسه .

(١) واه مقالة ابي نصر الفارابي في جمجمة بين رأيي افلاطون وارسطو .

(٢) واه وبعد ؛ وبه (فراغ) ؛ واه اما بعد .

(٣) واه وبه خاصوا ؛ واه تخاصوا .

(٤) وبه المقدسين ؛ واه المقدسين .

(٥) واه اردت ؛ وبه فأردت .

(١) الاجاع على ان الالاطون وارسطو هما المرجع الاول للفلسفة ؛ ومعنى التلاف في الرأي فيها :

اذ الفلسفة ، حدها وماهيتها ، انها العلم بال موجودات بما هي موجودة . وكان هذان الحكمان هما مبدعان (٦) للفلسفة ، ومنتشران لأولئكها واصحها ، ومتمنان لأواخرها وفروعها ، وعليها المعلول في قليلها وكثيرها ، واليهما المرجع في يسيرها وخطيرها . وما يصدر عنها في كل فن اما هو الاصل المعتمد عليه ، تخلو من الشوائب والكثير . بذلك نطقت الان ، وشهدت العقول ؛ ان لم يكن من الكافة فن الاكثرین من ذوي الالباب الناصحة والقول الصافية . ولا كان القول والاعتقاد اما يكون صادقاً مني كان للموجود (٧) المعتبر عنه مطابقاً ؛ ثم كان بين قول هذين الحكمين ، في كثير من انواع الفلسفة ، خلاف ، لم يخل الامر فيه من احدى ثلاث خلال : اما ان يكون هذا الحد المبين عن ماهية الفلسفة غير صحيح ، واما ان يكون رأي الجميع او الاكثرین واعتقادهم في تفلسف هذين الرجلين حجيناً ومدحولاً ، واما ان يكون في معرفة الفاتحين فيها بانَ بينها خلافاً في هذه الاصول تقصير .

(٢) معن الفلسفة وتحديدها : الفلسفة تشمل جميع العلوم ؛ وفيها بحث كل من الالاطون وارسطو :

والحد الصحيح مطابق لصناعة الفلسفة ؛ وذلك يتبين من استقراء جزئيات هذه الصناعة . وذلك ان موضوعات العلوم وموادها لا تخلو من ان تكون : اما اهية ، واما طبيعية ، واما منطقية ، واما رياضية ، او سياسية . وصناعة الفلسفة هي المستنبطه بهذه ، والخرجـة لها ، حتى انه لا يوجد شيء من موجودات العالم الا و الفلسفة فيه مدخل ، وعليه غرض ، ومنه علم يمقـار الطاقة الـأنسانية (الانسانية) . وطريق القسمة يصرح ويوضح ما ذكرناه ، وهو الذي يوثـر الحكم افلاطون . فان المقسم يروم (٨) ان لا يشد (٩) عنه شيء موجود من الموجودات . ولو لم يسلكها افلاطون لما كان الحكم ارسطوطاليس يتصدى لسلوكها .

(٦) واء مبدعان ؛ «ب» مبدعان وينبعان .

(٧) واء الموجود ؛ «ب» لم يجد ؛ «د» الموجود .

(٨) «ب» يروم ، «ا» (ناقص) ، «د» يروم .

(٩) واء «ب» يشد ؛ «د» يشد .

## (٣) طريقة ارسطو في معالجة هذه العلوم : استخدام البرهان والقياس

غير انه، لما وجد افلاطون قد (١٠) احکمها، وبيتها، واتقها، واوضحها، اهتم (١١) ارسطاطاليس باحتیال الکد واعمال الجهد في انشاء طريق القياس ، وشرع في بيانه و CZذيه ، ليستعمل القياس والبرهان في جزء جزء مما توجيه القسمة ، ليكون كالتابع والمتعم والمساعد والناصح . ومن تدرب في علم المنطق ، واحکم علم الآداب الخلقة ، ثم شرع في الطبيعيات والآلهيات ، ودرس كتب هذين الحكيمين ، بيّن له مصداق ما اقوله ، حيث يعدها قد قصدا تدوين العلوم بموجودات العالم ، واجتها (١٢) في ايضاح احوالها على ما هي عليه (١٣) ، من غير قصد منها لاختراع ، واغراب ، وابداع ، ونخرفة ، وتشويق (١٤) ؛ بل لتفوية كل منها قسطه ونصيبه ، بحسب الواقع . واذا كان ذلك كذلك ، فالله الذي قيل في الفلسفة ، انها العلم بال موجودات بما هي موجودة ، حد صحيح ، بيّن عن ذات المخلود ويدل على ماهيته .

## (٤) الاجاع حجة ، لا سبأ اذا كان اجماع العقلاء

فاما ان يكون رأي الجميع او الاكثرین ، واعتقادهم في هذين الحكيمين انها المظروان والامان المبرزان في هذه الصناعة ، سخفاً مدخلولاً ؛ فذلك بعيد عن قبول العقل اياته وادعائه له ؛ اذ الموجود (١٥) يشهد بضده . لانا نعلم يقيناً انه ليس شيء من الحجج اقوى وانفع واحکم من شهادات المعرف المختلفة بالشيء الواحد ، واجتاع الآراء الكثيرة ، اذ العقل ، عند الجميع ، حجة . ولاجل ان ذا العقل ربما يخبل اليه الشيء بعد الشيء ، على خلاف ما هو عليه ، من جهة تشابه العلامات المستدل بها على حال الشيء ، احتاج (١٦) الى اجتماع عقول كثيرة مختلفة . فهذا اجتمع ، فلا حجة اقوى ، ولا يقين احکم من ذلك .

ثم لا (١٧) يفرنك وجود اناس كبيرة على آراء مدخلولة ؛ فان "المجاعة المقلدين لرأي واحد ، المدعين لامام يومتهم (١٨) فيما اجتمعوا عليه ، بمنزلة عقل واحد ،

(١٠) واه قد ؛ وبه (نافض) قد .

(١١) واه وبه افترم ؛ وده اهتم .

(١٢) واه وبه واجتها ؛ وده واجتها .

(١٣) واه « وبه عليها ؛ وده عليه .

(١٤) واه وبه وتسوق ؛ وده وتشويق .

(١٥) واه الوجود ؛ وبه الموجود .

(١٦) واه « وبه واجتاج ؛ وده احتاج .

(١٧) واه « وبه يفرنك ؛ وده لا يفرنك .

(١٨) واه يومتهم ؛ وبه قرهم .

والعقل الواحد ربما ينطوي في الشيء الواحد ، حسب ما ذكرنا ، لا سيما اذا لم يتدارر الرأي الذي يعتقده مراراً ، ولم ينظر فيه بعين التفتيش والمعاندة . وإن حسن الظن بالشيء او الاهال في البحث ، قد ينطوي ، ويعني ، وبخت .

واما العقول المختلفة ، اذا اتفقت ، بعد تأمل منها ، وتدرّب ، وبخت ، وتقدير (١٩) ومعاندة ، وتبكيت ، واثارة الاماكن المقابلة ، فلا شيء اصبح مما اعتقدته ، وشهدت به ، واتفقت عليه . ونحن نجد الالستة المختلفة متفقة (٢٠) بتقديم هذين الحكيمين ، وفي التلمس بهما (٢١) تقارب الامثال ؛ واللهم يساق (٢٢) الاعتبار ؛ وعندما ينطوي الوصف بالحكم العميقه والعلوم الطفيفه ، والاستنباطات المعجيبة ، والغوص في المعانى الدقيقة المؤدية في كل شيء الى المغض والحقيقة .

واذا كان هذا هكذا ، فقد بي ان يكون في معرفة الظانين بهما ان بينها خلافاً في الاصول ، تقصير . وينبغي ان تعلم ان ما من (٢٣) ظن ينطوي ، او سبب ينطوي ، الا وله داع اليه ، وباعتراض عليه . ونحن نبين في هذه الموضع بعض الاسباب الداعية الى الظن بان بين الحكيمين خلافاً في الاصول ؛ ثم نتبع ذلك بالجمع بين رأيهما .

#### (٥) لا يجوز الحكم بالكل عند استقراء الجزئيات

اعلم ، ان ما هو متأكد في الظائع - بحيث لا تقلع عنه (الظائع) ولا يمكن خلوها عنه ، والثبات منه في العلوم والآراء والاعتقادات ، وفي اسباب التواميس والشراطع ، وكذلك في المعاشرات المدنية والمعائش - هو الحكم بالكل عند استقراء الجزئيات : اما في الطبيعيات ، فقتل حكمتنا بان كل حجر يرسب في الماء ، ولعل بعض الاحجار يطفو ، وان كل نبات مترق بالنار ، ولعل بعضها لا يمترق بالنار (٢٤) ؛ وان جرم الكل متنه ، ولعله غير متنه . وفي الشرعيات ، مثل ان كل من شوهد فعل الخير منه على اكثرا الاحوال ، فهو عدل ، صادق الشهادة في كثير من الاشياء ، من غير ان يشاهد (٢٥) جميع احواله . وفي (٢٦) المعاشرات ، مثل السكون والطمأنينة اللتين

(١٩) «ا» وتقدير ؛ «ب» وتقدير .

(٢٠) «ا» منطقية ؛ «ب» متعلقة ؛ «د» متفقة .

(٢١) «ا» تقارب ؛ «ب» تقصير .

(٢٢) «ا» يساق ؛ «ب» ميشاق .

(٢٣) «ا» ظن ؛ «ب» (ناقص) .

(٢٤) «ا» بالنار ؛ «ب» (ناقص) .

(٢٥) «ا» جميع ؛ «ب» جميع .

(٢٦) «ب» الكلام [وفي المعاشرات ... يشاهد في جميع احواله] ناقص .

حدّها في اقتضاناً محدوداً، إنما منه استدلالات من غير أن يشاهد في جميع الحالات (٢٦).  
ولما كان أمر هذه القضية على ما وصفناه من استحكامه واستيلائه على الطبائع، ثم  
ووجد أفلاطون وارسطوطاليس، وبينهما في السير والاقفال، وكثير (٢٧) من الأقوال،  
خلاف ظاهر، فكيف يضيّع الهمّ منها بتوهم وتعكم بالخلاف الكافي بينها؛ مع  
سوق (٢٨) الهم إلى القول والفعل جميعاً تابعين للاعتقاد؛ ولا سبأ حيث لا مراء فيه  
ولا احتشام، مع تماييذ المدة؟

\* \* \*

### بحث أوجه الاختلاف

#### اولاً - طريقة حياة أفلاطون تختلف عن طريقة حياة ارسطو

ثم، من افعالها المبادنة، وسيرها المختلفة، تختلف أفلاطون من كثير (٢٩)  
من الاسباب الدنيوية، ورفضه لها، وتحذيره في كثير من اقاويله عنها، وإثاره تجنبها؛  
وملاسة ارسطوطاليس لما كان يهجر أفلاطون، حتى (٣٠) استولى على كثير من الاملاك  
وتزوج، وأولاد، وتوزّر الملك الاسكندر، وحوى من الاسباب الدنيوية ما لا يخفى  
على من اعنى بدرس كتب اخبار التقدّمين. فظاهر هذا الشأن يوجب الفتنَ بأنَّ  
بين الاعتقادين خلافاً في أمر الدارين.

وليس الامر كذلك، في الحقيقة: فإن أفلاطون هو الذي دون السياسات،  
وهدّبها (٣١)، وبين السير العادلة، والشرطة الأئمية، وإثبات عن فضائلها،  
واظهر الفساد العارض لأفعال من هجر العشرة المدنية، وترك التعاون فيها. ومقالاته،  
فيما ذكرناه، مشهورة، يتدارسها الأمم المختلفة من لدن زمانه إلى عصرنا هذا. غير  
أنه، لما رأى أمر النفس وتفعيلها أول ما يبتدئ به الإنسان، حتى إذا احكم تعديلها  
وتفعيلها، ارتقى منها إلى تقويم غيرها؛ ثم، لم يجد في نفسه من القوة ما يمكنه الفراع  
ما يهمه من أمرها، افني أيامه في اهم الواجبات عليه، عازماً على الله، متى فرع  
من الهمّ الأولى، أقبل على الأقرب الادنى، حسب ما اوصى به في مقالاته في  
«السياسات والأخلاق».

(٢٧) «ا» والكثير؛ «ب» وكثير.

(٢٨) «ا» مع سوق؛ «ب» مع شوق.

(٢٩) «ا» كثير؛ «ب» الأكثر.

(٣٠) «ا» متى؛ «ب» حتى.

(٣١) «ا» وهدّبها؛ «ب» وهدّبها.

وان اصططرالليس جرى على مثل ما جرى عليه افلاطون في اقاويله « ورسائله السياسية ». ثم لما رجع الى امر نفسه خاصة ، احسن منها بقوه ورحب ذراع صمته صدر وتوسيع (٣٢) اخلاق وكال امكنته منها تقويعها ، والتفرغ للتعاون ، والاستمتع بعمر من الاساب المدنية .

فَنَأْمِلُ هَذِهِ الْأَحْوَالَ ، عَلِمَ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ ، بَيْنَ الرَّأْيِيْنَ وَالْأَعْقَادِيْنَ ، خَلَفًا.  
وَإِنَّ التَّبَيَّنَ الْوَاقِعَ لِمَا كَانَ سَبِيْلَهُ نَقْصٌ فِي الْقُوَّى الْطَّبِيعِيَّةِ فِي أَحَدِهَا ، وَزِيَادَةُ فِيهَا  
فِي الْآخِرِ ؛ فَلَا غَيْرٌ ؛ عَلَى حَسْبٍ مَا لَا يَخْلُو مِنْهُ كُلُّ الْأَنْتِيْنِ مِنْ أَشْخَاصِ النَّاسِ ،  
إِذَا الْأَكْثَرُوْنَ قَدْ يَعْلَمُوْنَ مَا هُوَ أَكْبَرُ وَأَصْبَوْتُ وَأَوْلَى ؛ غَيْرَ أَنَّهُمْ لَا يَطْبِقُوْنَهُ ، وَلَا يَقْدِرُوْنَ  
عَلَيْهِ ؛ وَرَبِّمَا اطْلَاقُوا الْبَعْضَ وَعَجَزُوا عَنِ الْبَعْضِ .

لانياً - طرفة افلاطون في تدوين الكتب وطرفة ارسسطو

بعض ذلك أيضاً، تانيةً مذهبها في تدوين العلوم، وتأليف الكتب.

وذلك ان افلاطون كان يمنع ، في قديم الايام ، عن تدوين العلوم وابداع بطنون الكتب دون الصدور الرذيلة والمعقول المرضية . فلما خشي على نفسه الفحفة والتسبيان ، بدأ يذهب (٣٣) ما يستبطنه ، وتعسر (٣٤) وقوفة عليه ، حيث استغزره (٣٥) علمه وحكمته ، وتبسط فيها ؛ فاختار الرموز والالغاز ، قصداً منه ، لتدوين علومه وحكمته ، اعلى السبيل الذي لا يططلع عليه الا المستحقون لها ، والمستوّجون لللاحاطة بها ، طلباً ومحظاً وتغفيراً واجتهدأ .

واما اسطوطاليس ، فكان مذهبة الايضاح ، والتدوين ، والترتيب ، والتبليغ ،  
والكشف ، والبيان ، واستفقاء كل ما يهدى إليه السبيل من ذلك .

وهذا سيلان ، على ظاهر الامر ، متبادران . غير ان الباحث عن علوم اسطوطاليس ، والدارس لكتبه ، والواطئ عليه ، لا يخفى عليه مذهبة في وجوه الاغلاق والتعمية والتعقيد ، مع ما يظهره من قصد البيان والايضاح . من ذلك ما يردد في اقاويله من حذف المقدمة الفرورية من كثير من القياسات الطبيعية والالمية والخلقية التي اوردها ؛ مما دل على مواضعها المفسرون لها . ومن ذلك حذف كثير من التائج ، وحذف الواحد من كل زوجين ، والاقتصار على الواحد منها ؛ مثل

(٣٢) «ب» ناقص [وتنسم اخلاق].

٢٢) «ب» وذهاب .

دعا و تفسر ؟ و بـ و تفسر . (٢٤)

٢٥) دا، استغزز ؟ دب، استغزز :

قوله في « رسالته إلى الاسكندر » ، في سياسات المدن الجزرية : « من آثر اختيار العدل في التعاون المدني (٣٦) ، فخلائق أن يحيّزه مدبر المدينة في المقوية » . ونعلم هذا القول هكذا : من آثر اختيار العدل على الجور ، فخلائق أن يحيّزه مدبر المدينة في المقوية والثواب . يعني أن من آثر العدل ، فخلائق أن يثاب ، كما أن من آثر الجور ، فخلائق أن يعاقب .

### ثالثاً - طريقة اسطور في استخدام القياس

ومن (٣٧) ذلك ، ذكره لقدمي قياس ما ، واتباعها نتيجة قياس آخر . وذكره لقمعي قياس ، واتباعه نتيجة لوازم تلك المقدّمات ، مثل ما فعله في كتاب « القياس » ، عند ذكر اجزاء الجواهر انها جواهر . ومن ذلك ، « أشباعه (٣٨) القول في تعدد جزئيات الشيء الواضح ، ليرى ، من نفسه ، البلاغ والجهد في الاستيفاء ، ثم تجاوزه عن الفاضل من غير (٣٩) اشاع في القول ، ولا توفيقه في الخط .

### رابعاً - طريقة اسطور في ترتيب كتبه

ومن ذلك ، النظم والترتيب والرسم الذي في كتبه العلمية ، حيث نظرنا أن ذلك طباع له ، لا يمكنه التحول عنه . فإذا توصل (٤٠) رسالته وجد كلامه فيها (٤١) منشأ ومنظماً على رسوم وترتيبات مختلفة لما في تلك الكتب . ونكتفينا « رسالته » المعرفة إلى أفلاطون ، في جواب ما كان أفلاطون كتب إليه به ، ينطبه على تأليفه (٤٢) الكتب وترتيبها العلوم ، وأخراجها في تأليفاته الكاملة المستقصاة . فإنه يصرح ، في هذه « الرسالة إلى أفلاطون » ، ويقول : « أني وإن دروت هذه العلوم والحكم المقصومة بها ، فقد رتبتها ترتيباً لا يخلص إليها إلا أهلها ، وعيرتُ عنها بعارات لا يحيط بها (٤٣) إلا بتوها » . فقد ظهر ، مما وصفناه ، أن الذي سبق إلى الأدلة من التباهي في الملايين في أمر ، يشتمل عليه حُكمان ظاهران مخالفان ، يجمعها مقصود واحد .

(٣٦) « وبه ناقص [المدن] .

(٣٧) « واه « وبه » وسأها » « وده وين ذك .

(٣٨) « واه القول » « وبه » القول .

(٣٩) « واه من غير » « وبه » وغير .

(٤٠) « واه تغيل » « وبه » تأمل .

(٤١) « واه وبه ستغا » « وده » منشأ .

(٤٢) « واه تأليفه » « وبه » تعريره .

(٤٣) « واه الا » « وبه » [ناقص] الا .

### خامساً - معنى الجواهر عند الالاطون وعند ارسطو

ومن ذلك ايضاً ، امر الجواهر ، وان التي منها اقدم ، عند ارسطوطاليس غيرُ التي منها اقدم ، عند افلاطون . فان اكثرا الناظرين في كتبها يمكرون بخلاف بين رأيهما في هذا الباب . والذى (٤٤) حداهم الى هذا الحكم ، وهذا الظن ، هو ما وجدوا من اقاويل افلاطون في كثیر من كتبه ، مثل كتاب « طهواوس » ، وكتاب « بوليطيا (٤٥) الصغير » ، دلالة على ان افضل الجواهر واقدمها و Ashtonها ، هي القرية من العقل والنفس ، البعيدة عن الحس والوجود الكياني . ثم وجدوا كثیراً من اقاويل ارسطوطاليس في كتبه ، مثل كتابه في « المقولات » (٤٦) ، وكتابه في « القياسات الشرطية » ، يصرح بان اول الجواهر ، بالتفصيل والتقديم ، الجواهر الاول ، التي هي الاشخاص . فلما وجدوا هذه الاقاويل ، على ما ذكرناه من الفاوت والتبان ، لم يشكوا في ان بين الاعتقادين خلافاً .

والامر كذلك لان من مذهب الحكماء وال فلاسفة ان يفرقوا بين الاقاويل والقضايا في الصناعات المختلفة ، فيتكلمون على الشيء الواحد في صناعة (٤٧) بحسب مقتضى تلك الصناعة ؛ ثم يتكلمون على ذلك الشيء بعينه ، في صناعة اخرى ، بغير ما تكلموا به اولاً . وليس ذلك بيديع ولا مستنكر ؛ اذ مدار الفلسفة على القول من حيث ومن جهة ما . كما قد قيل انه (٤٨) لو ارفع من حيث ومن جهة (٤٨) ما ، يطلع تلك العلوم والفلسفة . لا ترى أن الشخص الواحد ، كمقراط مثلاً ، يكون داخلاً تحت الجواهر ، من حيث هو انسان ، وتحت الكم من حيث هو ذو مقدار ، وتحت الكيف من حيث هو ابيض او فاضل او غير ذلك ؛ وفي المضاد ، من حيث هو اب او ابن ؛ وفي الوضع ، من حيث هو جالس او متئك . وكذلك سائر ما اشبه . فالحكم ارسطوطاليس ، حيث جعل اول الجواهر ، بالتقديم والتفصيل ، اشخاص الجواهر ، اما جعل ذلك في صناعة « المطلق وصناعة الكيان » ، حيث راعى احوال الموجودات القرية الى المحسوس الذي منه يتوحد جميع المفهومات ، وبها قوام الكلي المتصور . وما الحكم افلاطون ، فانه حيث جعل اول الجواهر ، بالتقديم والتفصيل ، الكليات ، فانه اما جعل ذلك فيها « بعد الطبيعة » وفي « اقاويله الالهية » ، حيث كان يراعي الموجودات البسيطة الابدية ، التي لا تستعمل ولا تدثر .

(٤٤) « و » والذى ؛ « ب » في الذي .

(٤٥) « و » « ب » لو يعطي ؛ « و » بوليطيا .

(٤٦) « و » « ب » المقولات ؛ « و » المقولات .

(٤٧) « و » طباه ؛ « و » مسناة .

(٤٨) الكلام [ انه ... من جهة ما ] ناقص في « ب » .

فلا كان بين المقصودين فرق ظاهر ، وبين الفرقين بون بعيد ، وبين المبحث (٤٩) عنها خلاف ، فقد صرَّح أن هذين الرأيين ، من المفكرين ، متفقان لا خلاف (٥٠) بينهما ؛ اذاً الاختلاف إنما يكون حاصلاً ان حكما على الجواهر من جهة واحدة وبالاضافة الى مقصود واحد بمعنى مختلفين . فلما لم يكن ذلك كذلك ، فقد اتفصَّح ان رأيهما يجتمعان على حكم واحد في تقديم الجواهر وتفضيلها .

### سادساً - طرفة القسمة عند الالاطون وعند اوسطه

ونَ ذلك ، ما يظن بهما في امر القسمة والتركيب في تفيف الحدود .  
ان افلاطون (٥١) يرى ان تفيف الحدود إنما يكون بطريق القسمة ، وارسطوطاليس يرى ان تفيف الحدود إنما يكون بطريق البرهان والتركيب .

وبيني ان تعلم ان مثل ذلك مثل الدرج الذي يُنْسَرُجُ عليه ، وينزل منه (٥٢) :  
فإن المسافة واحدة وبين السالكين (٥٣) خلاف . وذلك ان اوسطوطاليس ، لما رأى ان اقرب الطرق وارتقها في تفيف الحدود ، هو بطلب ما يخص الشيء وما (٥٤) يهمه ،  
ما هي ذاتية له وجوهرية ، وسائل ما ذكره في «الحرف» الذي يتكلّم فيه على تفيف  
الحدود ، من كُبَّه فِيَهُ بَعْدَ الطَّبِيعَةِ ، وكذلك في كتاب «البرهان» ، وفي كتاب (٥٤)  
«الجدل» ، وفي غير ذلك من الموضع ، مما يطول ذكره ، واكثر كلامه لم يتعلّم من  
قسمة ما ، وان كان غير مصرح بها ، فانه حين يفرق بين العامي وانخاص ، وبين  
الذاتي وغير الذاتي ، فهو سالك ، بطبيعته وذاته وفكرة ، طريق القسمة ، وإنما يصرح  
ببعض اطرافها . ولاجل ذلك لم يطرح (٥٥) طريق القسمة رأساً ، لكنه (٥٦) يعده  
من التعاون على اقتضاء اجزاء الحدود . والدليل على ذلك ، قوله ، في كتاب «القياس» ،  
في آخر المقالة الاولى : «فاما القسمة التي تكون بالاجناس (٥٧) جزء صغير من هذا  
المأخذ ، فانه سهل ان يعرف ، وسائل ما يتلوه . وهو لم يعد المعنى التي يرى افلاطون  
استعملها ، حين يقصد الى اعم ما يجده مما يشتمل على الشيء المقصود تحديده ،

(٤٩) واه المبحث منها ؛ وبه المتحرّ بها .

(٥٠) واه لا اختلاف ؛ وبه لا اختلاف .

(٥١) الكلام من [رى ان .... وينزل منه] ناقص في وبه .

(٥٢) واه وبين السالكين ؛ وبه من السالكين .

(٥٣) واه وما ؛ وبه وما .

(٥٤) «ب» ناقص [البرهان وفي كتاب]

(٥٥) واه يطرح طريق ؛ وبه يصرح .

(٥٦) واه يمده ؛ وبه يمده .

(٥٧) واه جزء ؛ وبه حرف .

فيقسمه (٥٨) بفصلين ذاتين ، ثم يقسم كل قسم منها كذلك ، وينظر في اي المزولين يقع (٥٩) المقصود تحديله ؛ ثم لا يزال ي فعل كذلك الى ان يحصل امر عامي قريب من المقصود تحديله ، وفصل يقرم ذاته ويفرده عما يشاركه . وهو في ذلك لا يخلو من تركيب ما حيث يركب الفصل على الجنس ؛ وان لم يقصد ذلك من اول الامر . فاذاً اكان لا يخلو من ذلك فما يستعمله . وان كان ظاهر سلوكه ذلك خلاف ظاهر سلوكه هذه ، فالمعاني واحدة . وايضاً ، فسواء طلبت جنس الشيء وفصله ، او طلبت الشيء في جنسه وفصله . ظاهر ان لا خلاف بين الرأيين في الاصل ، وان كان بين المركبين خلاف . ونحن لا ندعى انه لا بون ، بوجه من الوجه وجده من الجهة ، بين الطريقين (٦١) ، لأنه يلزمنا ، عند ذلك ، ان يكون قول ارسطوطاليس ومانعنه سلوكه ، هي (٦٢) باعينها قول افلاطون ومانعنه سلوكه . وذلك محال وشنع . ولكن ندعى انه لا خلاف بينها في الاصول والمقاصد ، على ما يبيناه او سينته (٦٣) بعثينة الله وحسن توفيقه .

### سابعاً - القياس : كيف استخلمه ارسطو وهل استخدمه الالاطون ؟

ومن ذلك ايضاً ، ما انتحله امفيوس (٦٤) وكتير من الاسكلاتيين (٦٥) ، وآخرهم تامسطيوس (٦٦) فيمن يتبعه ، من ان القياس المختلط من الضروري والوجودي اذا (٦٧) كانت المقدمة الكبرى منها ضرورية ، كانت النتيجة وجودية (٦٨) لا ضرورية . ونسبوا ذلك الى افلاطون ، وادعوا انه يأتي بقياسات ، في كتبه ، توجد مقاماتها الكبرى ضرورية ونتائجها وجودية ، مثل القياس الذي يأتي به في كتاب « طباقوس » ، حيث يقول : « الوجود افضل من لا وجود ، والافضل تشاقفه (٦٨) الطبيعة ابداً » . ويزعمون ان النتيجة الازمة لها تين المقدمتين ، وهي ان الطبيعة تشاقق الوجود (٦٩) ، ليست

(٥٨) واه نقىسه ؛ وبه فحصة .

(٥٩) واه يقىع ؛ وبه تبع .

(٦٠) واه وبه المفيد ؛ وبه المقصود .

(٦١) واه بين الطريقين ؛ وبه من الطريق .

(٦٢) واه هي ؛ وبه ناقص [هي] .

(٦٣) واه سنتها ؛ وبه ناقص [سنتها] .

(٦٤) واه امفيوس ؛ وبه امورين .

(٦٥) واه الاسكلاتيون ؛ وبه الاشكليون .

(٦٦) واه تامسطيوس ؛ وبه تامسطيوس .

(٦٧) وبه الكلام [اذا كانت ... وجودية] ناقص .

(٦٨) واه تشاقفه ؛ وبه بسانه .

(٦٩) واه الوجود ؛ وبه الوجود .

ضرورية ، من جهات : منها انه لا ضرورة في الطبيعة ، وان الذي في (٧٠) الطبيعة من الوجود هو الوجود(٧١) الذي على الاقتر ، ومنها ان الطبيعة قد تشقق الى الوجود عند المضاف اللاحق لوجود(٧٢) ما ، هي الالازمة عنه . ويزعموا ان المقدمة الكبرى من هنا القياس ضرورية ، لقوله : « ابدأ » . وارسطوطاليس يصرح في كتاب « القياس » : ان القياس(٧٣) الذي تكون مقدماته مختلطة(٧٤) من الضروري ومن الوجودي ، وتكون الكبرى هي الضرورية ، فان النتيجة تكون ضرورية . وهذا(٧٥) خلاف ظاهر .

فتقول : لولا انه لا يوجد لافتلاطون قول يصرح فيه ان امثال هذه النتائج تكون ضرورية او وجودية البتة ، وإنما ذلك شيء(٧٦) يدعى « الناظرون »(٧٧) ، ويزعمون انه قد يوجد لافتلاطون قياسات على هذا السبيل ، مثل ما حكباته عنه ، لكنه ينبعها خلاف ظاهر . الا ان الذي داعم الى هذا الاعتقاد هو قلة التمييز وخلط صناعة المنطق بالطبيعة(٧٨) . وذلك اذ ، لما(٧٩) هم وجلوا القياس مركباً من مقدّمين وثلاثة حدود : اول ، واسط ، وآخر ، ووجلوا لزوم الحد الاول للاوسط ضروريأ ، ولزوم الاوسط للآخر وجودياً(٨٠) ، ورأوا الحد الاوسط — وكان هو العلة في لزوم الحد الاول للآخر ، والواصل له به — ثم وجلوا حاله نفسه عند الآخر حال الوجود ، قالوا : اذا كان حال الاوسط(٨١) الذي هو العلة والسبب في وصول الاول بالآخر حال الوجود ، فكيف يجوز ان يكون حال الاول عند الآخر(٨١) حال الاختصار ؟ وإنما سرّع لهم هذا الاعتقاد ، لنظرهم في عبر الامور والمعنى ، وازوراهم(٨٢) عن شرائط المطلق وشرائط المقول على الكل . ولو علموا(٨٣) وتفكروا وتأملوا حال المقول(٨٤)

(٧٠) « واه في ؟ ويه ين .

(٧١) « ويه ناقص [ هو الوجود ] .

(٧٢) « واه لوجود ماده ؛ ويه بوجود ما ؛ وده لوجود ما هي .

(٧٣) « واه ويه ناقص [ ان القياس ] ؛ وده ان القياس .

(٧٤) « واه مختلطة من ؛ ويه مختلطة من .

(٧٥) « واه خلاف ؛ ويه اختلاف .

(٧٦) « واه ثيء ؛ ويه الثيء .

(٧٧) « واه الناظرون ؛ ويه المتأشرون .

(٧٨) « واه ويه بالطبيعي ؛ وده بالطبيعة .

(٧٩) « اذ ، لام ، يعني : انهم لام .

(٨٠) « واه ورأوا ؛ ويه ورأوا .

(٨١) « ويه الكلام [ الاوسط - الذي هو... عند الآخر ] ناقص .

(٨٢) « واه وازوراهم ؛ ويه وازوراهم .

(٨٣) « واه علموا ؛ ويه طلبروا .

(٨٤) « واه المقول ؛ ويه المقول .

على الكل وشرطه(٨٥) ، وإن معناه هو أن كل ما هو «ب» ، وكل ما يكون «ب» ، فهو أتم ، لوجلوا أن هو بشرط المقول(٨٦) على الكل بالضرورة . ولا عرض لم الشك ، ولا ساغ(٨٧) لم ما اعتقدوه(٨٨) . وأيضاً فان القياسات التي يأتون(٨٩) بها عن أفلاطون ، اذا تُؤْمِن حق التأمل فيها ، وجلوا أكثرها وارداً في صور القياس المختلف من الموجيّن في الشكل الثاني . وبها نظر في واحد واحد من مقدّماتها ، تبيّن وهنُّ ما ادعوه فيها . وقد نلخص الاسكندر الأفروديسي معنى المقول على الكل ، وفاصل عن ارسطو فيها ادعوه . وشرحنا تمن اقاويله ايضاً عن كتاب «انولوطيقا» في هذا الباب ، وبيننا معنى المقول على الكل ، وتلخصنا امره ، شافياً ، وفرقنا فيه بين الفضوري القياسي وبين الفضوري البرهاني ، بحيث يكون فيه غبّة(٩٠) لمن تأمله عن كل ما يورثه لبناً في هذا الباب . فقد ظهر ان الذي ادعاه ارسوططاليس في(٩١) هذا القياس ، هو على ما ادعاه ، وإن أفلاطون لا يوجد له قول يصرّح فيه بما يخالف قول ارسطو .

وما اثبته ذلك هو ما ادعوه على أفلاطون انه يستعمل الضرب من القياس في الشكل الاول والثالث ، الذي المقدمة الصغرى منه سالبة . وقد بين ارسطو مرّة في «انولوطيقا» انه غير متّجع . وقد تكلّم المفسرون في هذا الشكل وحلّلو(٩٢) ، وبينوا امره . ونحن ايضاً ، شرحنا في تفاسيرنا وبيننا ان الذي اتي به أفلاطون في كتاب «السياسة» ، وكلّك ارسوططاليس في كتاب «السماه والعالم» ما يوهم انها سوالب ، ليست سوالب ، لكنها موجبات معدولة ؛ مثل قوله : السماه لا خفيف ولا ثقيل ، وكذلك سائر ما اشبعها ؛ اذ الموضوعات فيها موجودة ، والموجبات المعدولة ، منها وقت في القياس ، بحيث لو وقعت هناك سوالب بسيطة ، كان الضرب غير متّجع ، لامتنع القياس من ان يكون متّجعاً .

ومن ذلك ايضاً ، ما اتي به ارسوططاليس في الفصل الخامس من الكتاب «باري(٩٣) هرميّناس» ، وهو ان الموجة التي احتمل فيها ضد من الاضداد ،

(٨٥) واه وشرطه وان ؛ «ب» وشرط ان .

(٨٦) واه المقول ؛ «ب» سق المقول .

(٨٧) واه ساغ ؛ «ب» اشاع .

(٨٨) واه اعتقدوه ؛ «ب» عثثوا .

(٨٩) واه يأتون ؛ «ب» مابين .

(٩٠) واه غبّة ؛ «ب» عيّنه .

(٩١) «في هذا» ؛ «ب» تأصّل [في هنا] .

(٩٢) واه وحلّلو ؛ «ب» وخللو .

(٩٣) واه باري هرميّناس ؛ «ب» باريها ؛ «د» باري هرميّناس .

فإن سالته أشد مضادة من الموجة التي المحمول فيها ضد<sup>(٩٤)</sup> ذلك المحمول . فإن كثيراً من الناس ظنوا أن أفالاطون يخالفه في هذا الرأي ، وأنه يرى أن الموجة التي المحمول فيها ضد المحمول في الموجة الأخرى ، أشد مضادة . واحتجوا على ذلك بكثير من أقاويله السياسية والخلقية ، منها ما ذكره في كتاب «السياسة» : إن العدل متوسط بين الجور والعدل . وهو لاء ، فقد ذهب عليهم ما نعاه أفالاطون في كتاب «السياسة» ، وما نعاه ارسطوطاليس في «باري هومينيس» ، وذلك أن الغرضين المقصودين متبنيان . فان ارسطو أثما يبين معانة الأقاويل ، وانها أشد . واتم<sup>(٩٥)</sup> معاندة . والدليل على ذلك ما اورده في المجمع ، وبين<sup>(٩٦)</sup> ان من الامور ما لا يوجد فيها مضادة البتة ، وليس شيء من الامور الا يوجد فيها مسوالب معاندة له . وأياضأ ، فإن كان واجباً في غير ما ذكرنا ، ان يجري الامر على هذا المثال ، فقد ترى ان ما قيل في ذلك صواب ; وذلك انه قد يجب ، اما ان يكون اعتقاد التقىض هو الضد في كل موضع ، واما ان يكون في موضع من الموضع هذه . الا ان الاشباء<sup>(٩٧)</sup> التي ليس يوجد فيها ضد اصلاً ، فإن الكلب فيها هو الضد<sup>(٩٨)</sup> المعاند للحق . ومثال ذلك ، من ظن بسان انه ليس بسان ، فقد ظن ظناً كاذباً . فإن كان هذان الاعتقادان هما الصدتان ، فسائر الاعتقادات اثما الصد فيها هو اعتقاد التقىض . واما أفالاطون ، حيث يبين ان العدل متوسط بين العدل والجور ، فإنه اثما قصد بيان المعانى السياسية ومراتبها ، لامعاندة الأقاويل فيها . وقد ذكر ارسطو في «نيقوماخيا الصغير في السياسة» شيئاً بما يبينه أفالاطون . فقد تبيّن لتأمّل هذه الأقاويل والتأنّر فيها بعيّن النصّفة ، انه لا خلاف بين الرأيين ، ولا تباين بين الاعتقادين .

وبالجملة ، فليس يوجد الى الآن لفالاطون أقاويل بين فيها المعانى المطلقة التي نعم كثير من الناس ان بيته وبين ارسطوطاليس فيها خلافاً . وانما يمحجون على ما يزعمون ببعض اقاويله السياسية والخلقية والالهية ، حسب ما ذكرناه .

### ثامناً - مسائل طبيعية : مسألة الابصار

ومن ذلك حال الابصار ، وكيفيته ، وما ينسب الى أفالاطون من ان رأيه خالف لرأي ارسطو : ان ارسطو يرى ان الابصار اثما يكون بافعال من البصر ؛

(٩٤) «واد نشد» و «بـه ناقص» [شد].

(٩٥) «واد واتم» و «بـه واتم» .

(٩٦) «واد وين» و «بـه وين» .

(٩٧) «واد وـه الاشباء» و «بـه الاشباء» .

(٩٨) «واد وـه العقد» و «دـه الصد» .

وأفلاطون يرى أن الأ بصار إنما يكون بخروج شيء من البصر وبلاقائه البصر (٩٩). وقد أكثر المفسرون من الفريقين الخوض في هذا الباب ، وارادوا من الحجج والشناعات والازمات ، وحرقوا أقاويل الآمة عن سنتها المقصودة بها ، وتأولوا (١٠٠) تأويلات انساغت لهم معها الشناعات ، وجانبوا طريق الالتفاف والحق . وذلك أن أصحاب ارسطوطاليس ، لما سمعوا قول أصحاب أفلاطون في الأ بصار ، وانه إنما يكون بخروج شيء من البصر ، قالوا ان الخروج إنما يكون للجسم ، وهذا الجسم الذي زعموا انه يخرج من البصر ، اما ان يكون هواء او ضوءا او نارا . وان كان هواء ، فان الماء قد يوجد فيما بين البصر والبصর ، فما حاجة الى خروج هواء آخر ؟ وان كان ضياء ، فان الضياء ايضا قد يوجد في الماء الذي بين البصر والبصর ، فالضياء الخارج من البصر فضل لا يحتاج اليه . وأيضا ، فانه وان كان ضياء ، فلم احتجي معه الى الضياء الراكم بين البصر والبصর ؟ ولم لا يعني هذا الضياء الخارج من البصر عن الضياء الذي يحتاج اليه في الماء ؟ ولم لا يصر في الظلمة ، ان كان الذي يخرج من البصر هو ضياء ؟ وأيضا ، ان قبل أن الضياء الذي يخرج من البصر يكون ضياء ، فلم لا يعني اذا اجتمعت ابصار كثيرة بالليل على النظر الى شيء واحد ، كما نرى من ذلك من قوة الضوء عند اجتماع السرخ (١٠١) الكثيرة ؟ وان كان نارا ، فلم لا يحتمي ولا يعرق ، مثل ما تفعله النار ؟ ولم لا ينطفئ في المياه ، كما تنتطفى النار ؟ ولم (لا) ينفذ الى اسفل كما ينفذ الى فوق ، وليس من شأن النار ان تنفذ الى الاسفل ؟ وأيضا ، ان قبل ان الذي يخرج عن البصر شيء آخر غير هذه الاشياء ، فلم لا يتلاقي ولا يتصادم عند مقابلة المناظر ، فيضمن الناظرين المقابلين عن الادراك النظري ؟ هذه وما اشبهها (١٠٢) من الشناعات التي وقعت لهم ، عند تحريرهم لفظ الخروج عن مقصود القول ، وجريهم (١٠٣) الى الخروج الذي يقال في الاجسام .

ثم ان أصحاب أفلاطون ، لما سمعوا أقاول أصحاب ارسطوطاليس في الأ بصار ، وانه إنما يكون بالانفعال ، حرقوا هذه اللفظة بان قالوا : ان الانفعال لا يخلو من تأثير (١٠٤) واستحالة ، وتغير في الكيفية . . . وهذا الانفعال ، اما ان يكون في المضو الباصر ، او في الجسم المشف (١٠٥) الذي بين البصر والبصর . فان كان في المضو لزم ان

(٩٩) واه لمصر ؛ وبه المصر .

(١٠٠) واه وتولوا ؛ وبه وتالوا .

(١٠١) واه السرخ ؛ وبه البرج .

(١٠٢) واه وما اشبهها ؛ وبه واثبها .

(١٠٣) واه وحيهم ؛ وبه ويجهم ؛ ٥٥٥ وبرجم .

(١٠٤) واه نار ؛ وبه ناير .

(١٠٥) واه المشف ؛ وبه المشف .

تستجعل المدققة ، في آن واحد بعينه ، من الوازن بلا نهاية ؛ وذلك محال ؛ اذ الاستحالة انما تكون ، لا محالة ، في زمان ومن شيء واحد بعينه ، الى شيء واحد بعينه محدود . وان كان يحصل في بعضه دون بعض ، لزم ان تكون تلك الاجزاء(١٠٦) مفصلة متميزة ؛ وليس كذلك . وان كان ذلك الافعال يلحق الجسم المشفَّ ، اعني الهواء الذي بين البصر والمبصر ، لزم ان يكون الموضوع الواحد بالعدد قابلاً للضد بين في وقت واحد معاً ، وذلك محال . هذه وما اشبهها من الشناعات التي اوردوها(١٠٧) .

ثم ان اصحاب اسطرو احتجوا على حجة ما ادعوه ، فقالوا : لو لم تكون الالوان وما يقوم مقامها ، محمولة في الجسم المشفَّ بالفعل ، لما ادرك(١٠٨) البصر الكواكب والاشياء البعيدة جداً ، في لحظة بلا زمان . فان الذي ينتقل لا بد من ان يبلغ المسافة القريبة قبل بلوغه المسافة البعيدة . ونحن نلاحظ الكواكب ، مع بُعد المسافة ، في الزمان الذي نلاحظ فيه ما هو اقرب منها ، ولا ينادر ذلك شيئاً . فظهور(١٠٩) ، من هذه الجهة ، ان الهواء المشفَّ يحمل الاوان المبصرات ، فتوادي الى البصر . واحتاج اصحاب افلاطون على حجة ما ادعوه من ان شيئاً يثبت ويخرج من البصر الى المبصر فيلقيه ، بان المبصرات ، متى كانت متداوقة بالمسافات ، ادركنا ما هو اقرب دون ما هو ابعد ، والعلة في ذلك ان الشيء الخارج من البصر يدرك بقوته(١١٠) ما يقرب منه ، ثم لا يزال يضيق(١١١) ، فيكون ادركه اقلَّ واقلَّ ، حتى تفني قوته ، فلا يدرك ما هو بعيد عنه جداً البتة . وما يوْكِد هذه الدعوى ، اتنا متى مددنا ابصارنا الى مسافة بعيدة ، واقتنناها(١١٢) على مبشر ينجل(١١٣) بضوء نار قريبة منه ، ادركنا ذلك المبصر ، وان كانت المسافة التي يبتنا وبينه مظلمة . فلو كان الامر على ما قاله اسطرو واصحابه ، لوجب ان يكون جميع المسافة التي يبتنا وبين المبصر مضيئاً ليحمل الالوان فتوادي الى البصر . فلما وجدنا الجسم المتجلي من بعد مبصرًا ، علمنا ان شيئاً خرج من البصر وامتد ، وقطع الظلمة ، وبلغ(١١٤) المبصر الذي تجلى بضوء

(١٠٦) «اه الاجزاء» ؛ «ب» الاخيراً .

(١٠٧) «اه اوردوها» ؛ «ب» اوردوها .

(١٠٨) «اه لما ادرك» ؛ «ب» لا ادرك .

(١٠٩) «اه ظهر» ؛ «ب» ظاهر .

(١١٠) «اه بقوته» ؛ «ب» هو به .

(١١١) «اه يضيق» ؛ «ب» الضيق .

(١١٢) «اه فارقناها» ؛ «ب» فارقناها ؛ «د» وارقناها .

(١١٣) «اه بضوء» ؛ «ب» بضور .

(١١٤) «اه وبلغ» ؛ «ب» وبالبلغ .

ما ادركه . ولو كان كلاً الفريقين ارخوا اعينهم (١١٥) قليلاً ، وتوسّلوا النظر وقصدوا (١١٦) الحق ، وهجروا طريق المصدبة ، لعلموا ان الافلاطونيين اثما ارادوا بلفظ الخروج معنى غير معنى خروج الجسم من المكان .

واما اضطرهم الى اطلاق لفظ « الخروج » ضرورة العبرة وضيق اللغة ، وعدم لفظ يدل على اثبات القوى من غير ان يخفي الخروج الذي للاجسام . وان اصحاب ارسطوطاليس ايضاً ارادوا بلفظ « الانفعال » معنى غير معنى الانفعال الذي يكون في الكيفية مع الاستحالة والتغير . وظاهر ان الشيء الذي يشبه بشيء ما ، تكون ذاته وابنته (١١٧) غير المشبه به . وحي نظرنا بين النصفة في هذا الامر ، علمنا ان هنالك قوة واقلة بين البصر والبصر ، وان من شئن على اصحاب افلاطون في قوله ان قوة ما تخرج من البصر فتلاقي البصر ، فان قوله ان الماء يحمل لون البصر ، فتؤديه الى البصر ليلاقيه (١١٨) مماساً ، ليس بدون قوله في الشاعة . فان كان ما يلزم اقاويل اولئك في اثبات القوة وخروجهما ، يلزم قوله هؤلاء في حل الماء الالون وايداتها الى الابصار . فظاهر ان هذه واصباهها معان لطيفة دقيقة (١١٩) ، تتبه لها المتكلمون وبعثوا عنها ، واضطرب الامر الى العبرة عنها بالالفاظ القرية (١٢٠) من تلك المعاني ، ولم يجدوا لها الناظراً موضعية مفردة (١٢١) يعبر عنها حق العبرة ، من غير (١٢٢) اشتراك يعرض فيها . فلما كان ذلك كذلك ، وجدوا (١٢٣) الماتيون مقالاً ، فقالوا : واكثر ما يقع من الخلافة اثما يقع في امثال هذه المعاني للأسباب التي ذكرناها . وذلك لا يخلو من احد (١٢٤) امررين : اما لتخلف ، واما لماندة . فاما ذو الذهن الصحيح والرأي السديد والعقل (١٢٥) الرصين الحكم الثابت (١٢٦) ، اذا لم يعتمد (١٢٧) التمويه او تعصب او مغالبة ، فقلنا يعتقد خلاف ان العالم اطلق لفظاً على سهل

(١١٥) « واه اعينم ؛ وب » عينم .

(١١٦) « واه وقصدوا ؛ وب » وقصد .

(١١٧) « واه وابنته ؛ وب » وابنة .

(١١٨) « واه ليلاقي ؛ وب » فيلاقي .

(١١٩) « واه تتبه لها ؛ وب » تبه لها .

(١٢٠) « واه القرية ؛ وب » القرية .

(١٢١) « وب » ناقص [مفردة] .

(١٢٢) « وب » ناقص [غير] .

(١٢٣) الاصح : ويد .

(١٢٤) « وب » ناقص [احمد] .

(١٢٥) « واه والعقل ؛ وب » والعقل .

(١٢٦) « وب » ناقص [الحكم الثابت] .

(١٢٧) « واه يعتمد وب » يتمهد .

الضرورة ، عندما رام بيان امر غامض (١٢٨) واوضح معنى لطيف (١٢٩) . فلا يخلو المبصر له عن اشتباه توقعه الافتاظ المشتركة والمستعارة .

### ناسعاً - الاخلاق ، حسب رأي الالاطون وحسب رأي ارسطو

ومن ذلك ايضاً ، امر اخلاق النفس ، وظنهم بان رأي ارسطو خالف رأي الالاطون . وذلك ان ارسطو يصرح في كتاب « بنيومانيا » ان الاخلاق كلها عادات تتغير ، وانه ليس شيء منها بالطبع ؛ وان الانسان يمكنه ان ينتقل من كل واحد منها الى غيره بالاعتباٰد (١٣٠) والمرية . وافلاطون يصرح في كتاب « السياسة » وفي كتاب « بوليطيا » (١٣١) خاصة بان الطبع يقلب العادة ؛ وان الكهول حبياً (١٣٢) طبعوا على خلق ما ، يعسر زوالهم عنه ؛ وانهم متى قصدوا زوال ذلك الخلق عنهم ازدادوا فيه تماٰداً . ويأتي على ذلك بمثال من الطريق : اذا نبت فيه الدغل والخشيش والشجر معوجة ، متى قصد خلاء الطريق منها او ميل الشجر الى جانب آخر ، فانها اذا خلبت سبلها اخذت من الطريق اكثر مما كانت اخذت قبل ذلك .

وليس يشك احد من يسمع هاتين المقاالتين ان بين المكيين في امر الاخلاق خلافاً .

وليس الامر ، في الحقيقة ، كما ظنوا . وذلك ان ارسطو ، في كتابه المعرف « بنيومانيا » انما يتكلّم على القوانين المدنية ، على ما يبناه في مواضع عن شرحتنا لذلك الكتاب . ولو كان الامر فيه ايضاً على ما قاله فرفوريوس ، وكثير من بعده من المفسرين ، انه يتكلّم على الاخلاق ، فان كلامه على القوانين الخلقية والكلام القانوني ، ابداً يكون كلياً ومطلقاً ، لا بحسب شيء آخر . ومن البيّن ان كل خلق ، اذا نظر اليه مطلقاً ، علم انه ينتقل ويتغير ، ولو بعسر ، وليس شيء من الاخلاق ممتنعاً عن التغير والانتقال ، فان الطفل الذي نفسه تُعدّ بالفقرة ، ليس فيه شيء من الاخلاق بالفعل ، ولا من الصفات النسائية . وبالجملة ، فان ما كان فيه بالفقرة فيه تهويٰ لقبول الشيء وضدّه . ومما اكتسب احد الصدرين يمكن زواله عن ذلك الصد المكتسب الى ضده ، الى ان تنقض البنية (١٣٣) ويلحقه نوع من الفساد ، مثل

(١٢٨) « اه غامض ؛ « ب » غليس .

(١٢٩) « اه « ب » لا ؛ « د » فلا .

(١٣٠) « اه بالاعتباٰد ؛ « ب » بالاعتباٰر .

(١٣١) « اه « ب » القرسطي ؛ « د » بوليطيا .

(١٣٢) « اه حبياً ؛ « ب » منها .

(١٣٣) « اه المبنية ؛ « ب » المبنية .

ما يعرض لموضع الاعدام والملكيات (١٣٤) ، فيتغير (١٣٥) بحيث لا ينطالبان (١٣٦) عليه . وذلك نوع من الفساد وعدم التبيؤ . فإذا كان ذلك كذلك ، فليس شيء من الأخلاق ، اذا نظر اليه مطلقاً بالطبع ، لا يمكن فيه التبيؤ والتبدل .

واما افلاطون ، فإنه ينظر في انواع السياسات ، وابتها افع ، وابتها اشد ضرراً . فينظر في احوال قابلي السياسات وفاعليها ، وابتها اسهل قبولاً ، وابتها اعسر . ولعمري ان من نشأ (١٣٧) على خلق من الاخلاق وانفقت له تقويته (١٣٨) ، يمكن بها من نفسه على خلق من الاخلاق ، فان زوال ذلك عنه يعسر (١٣٩) جداً . والمسر (١٤٠) غير المتعن . وليس ينكر اسطول ان بعض الناس يمكن فيه التبدل (١٤١) من خلق الى خلق اسهل ، وفي بعضهم (١٤٢) اعسر ، على ما صرح به في كتابه المعرف (بنيقراختيا (١٤٣) الصغير » ، فإنه حد اسباب عسر التبدل من خلق الى خلق ، واسباب (١٤٤) السهولة ، كم هي ، وما هي ، وعلى اي جهة كل واحد من تلك الاسباب ، وما العلامات ، وما المा�wan . فن تأمل تلك الاقاوبل حق التأمل ، واعطى كل شيء حقه ، عرف ان لا خلاف بين الحكيمين في الحقيقة ، وانما ذلك شيء يجيئه الظاهر من الاقاوبل عند ما ينظر واحد واحد منها على انفراد ، من غير ان يتأمل المكان الذي فيه ذلك القول ، ومرتبة العلم الذي هو منه . وهبنا اصل عظيم الفناء في تصور العلوم ، وخصوصاً في امثال هذه الماوان ، وهو انه (١٤٥) كما المادة ، منها كانت متصورة بصورة ما تم حدثت فيها صورة أخرى ، صارت مع صورتها جميعاً مادة للصورة الثالثة الحادثة فيها ، كان الحشب الذي له صورة (١٤٦) يباين بهاسائر الاجسام ، ثم يجعل منها الواحداً ، ثم يجعل من الالواح سريراً . فان صورة السرير ، من حيث حدثت في الالواح مادة لها ، وفي الالواح ، التي هي مادة بالإضافة الى صورة السرير ، صور كثيرة ، مثل الصور اللوحية والصور الخشبية والصور البناءية وغيرها من الصور القديمة .

(١٤٤) واه والملكيات ؛ «ب» والمكان .

(١٤٥) واه فيتغير ؛ «ب» فيصير .

(١٤٦) واه ينطالبان ؛ «ب» ينطالبان .

(١٣٧) واه نشأ ؛ «ب» يشاء .

(١٣٨) واه تقويته ؛ «ب» تربيته .

(١٣٩) واه يسر ؛ «ب» بيد .

(١٤٠) واه والمسر ؛ «ب» الى المسر .

(١٤١) واه التبدل ؛ «ب» التبدل .

(١٤٢) واه «ب» وبعهم ؛ «د» وفي بعضهم .

(١٤٣) واه بنيقراختيا ؛ «ب» بنيقراختيا من .

(١٤٤) واه واسباب ؛ «ب» باسباب .

(١٤٥) كما المادة — كما ان .

(١٤٦) واه له صورة ؛ «ب» صورة .

كذلك منها كانت النفس التخلّقة بعض الاعلّاق ، ثم تكفلت اكتساب (١٤٧) خلق جديد ، كان الاخلاق التي معها كالاشياء الطبيعية لها ، وهذه المكتسبة الجديدة ، اعتيادية (١٤٨) ، ثم ان مرت على هذه ودامت على اكتساب خلق ثالث ، صارت تلك بمنزلة الطبيعية ، وذلك بالإضافة الى هذه الجديدة المكتسبة .

فمثـا (١٤٩) رأيت افلاطون او غيره يقول : ان من الاخلاق ما هي طبيعية ، ومنها ما هي مكتسبة ، فاعلم ما ذكرناه ، وتفهمه من فحوى كلامهم ، للا يشكل عليك الامر ؛ فظن ان من الاخلاق ما هي طبيعية بالحقيقة ، لا يمكن زوالها . فان ذلك شئع جداً . ونفس اللفظ ينافق معناه اذا توّمـلـ فيـ جـدـاً (١٥٠) .

#### عاشرـاً - مـسـأـلـةـ المـعـرـفـةـ : مـسـأـلـةـ المـثـلـ عـنـدـ اـفـلاـطـونـ ، وـوـقـفـ اـرـسـطـوـ مـنـاـ

ومن ذلك ايضاً ، ان ارسطوطاليس قد اورد في كتاب « البرهان » شكلاً ان الذي يطلب علمـاً ما ، لا يخلو من احد الوجهين : فانه ، اما ان يطلب ما يجهله ، او ما يعلمه . فان كان يطلب ما يجهله ، فكيف يوقـنـ (١٥١) في تعلـمـ اـهـ هوـ الذـيـ . كـانـ يـطـلـبـ ؟ وـانـ كـانـ يـطـلـبـ ماـ يـعـلـمـ ، فـطـلـبـهـ عـلـمـاًـ (١٥٢)ـ ثـانـيـاًـ فـضـلـ لاـ يـعـتـاجـ اليـ . ثم احدثـ (١٥٣)ـ الـكـلامـ فيـ ذـلـكـ الـىـ انـ قـالـ : اـنـ الذـيـ يـطـلـبـ عـلـمـ شـيـاًـ مـنـ الاـشـيـاءـ ، اـنـماـ يـطـلـبـ فـيـ شـيـءـ آـخـرـ مـاـ قـدـ وـجـدـ فـيـ نـفـسـ عـلـىـ التـحـصـيلـ ، مـثـلـ اـنـ المـساـواـةـ وـغـيرـ المـساـواـةـ مـوـجـودـتـانـ فـيـ النـفـسـ ، وـالـذـيـ يـطـلـبـ الخـشـبـةـ ، هـلـ هـيـ مـساـواـةـ اوـ غـيرـ مـساـواـةـ ؟ ، اـنـماـ يـطـلـبـ مـاـ لـهـ مـنـهـ عـلـىـ التـحـصـيلـ . فـاـذـاـ وـجـدـ اـحـدـهـ فـكـاـنـ يـذـكـرـ مـاـ كـانـ مـوـجـودـاـ فـيـ نـفـسـ ؛ ثـمـ اـنـ كـانـ مـساـواـةـ ، فـبـالـمـساـواـةـ ؛ وـانـ كـانـ غـيرـ مـساـواـةـ ، فـبـغـيرـ المـساـواـةـ . وـاـفـلاـطـونـ بـيـنـ فـيـ كـاتـبـهـ المـرـوـفـ بـ «ـ فـاذـنـ »ـ اـنـ التـلـمـ تـذـكـرـ ، وـاـنـ عـلـىـ ذـلـكـ الـحـجـجـ يـعـكـيـهاـ عـنـ سـقـراـطـ فـيـ مـسـائـلـهـ وـجـابـهـ فـيـ اـمـرـ المـساـواـةـ وـالـمـساـواـةـ هـيـ الـتـيـ تـكـوـنـ فـيـ النـفـسـ ، وـانـ المـساـواـيـ ، مـثـلـ الخـشـبـةـ اوـ غـيرـهاـ هـمـ تـكـوـنـ مـساـواـةـ لـغـيرـهاـ مـتـىـ اـحـسـ بـهاـ اـلـاـنـسـانـ ، تـذـكـرـ المـساـواـةـ الـتـيـ كـانـتـ فـيـ النـفـسـ ؟ فـعـلـمـ اـنـ هـذـاـ المـساـواـيـ اـنـاـ كـانـ سـاـواـيـ بـمـساـواـةـ شـيـبـهـ بـالـيـ فـيـ النـفـسـ . وـكـذـلـكـ سـائـرـ مـاـ يـتـعـلـمـ ، اـنـماـ يـذـكـرـ مـاـ فـيـ النـفـسـ . وـاـنـ اـعـلـمـ .

(١٤٧) وـاهـ اـكـتـابـ ؛ «ـ بـ »ـ بـاـكـتـابـ .

(١٤٨) وـاهـ اـعـتـادـ ؛ «ـ بـ »ـ اـعـتـادـ .

(١٤٩) وـاهـ فـهـ ؛ «ـ بـ »ـ فـهـ .

(١٥٠) وـاهـ جـداًـ ؛ «ـ بـ »ـ تـوـسـيدـاًـ ؛ «ـ دـ »ـ فـيـ جـداًـ .

(١٥١) وـاهـ يـوـقـنـ ؛ «ـ بـ »ـ يـوـقـنـ .

(١٥٢) وـاهـ بـهـ فـطـلـبـ عـلـمـ ؛ «ـ دـ »ـ فـطـلـبـ عـلـمـ .

(١٥٣) وـاهـ اـسـدـثـ ؛ «ـ بـ »ـ اـجـذـبـ .

\* يـسـافـ : نـسـيـةـ اـخـرـيـ - لـتـوـضـيـعـ المـعـنـىـ

### النفس ومسيرها

وقد ظنَّ أكثر الناس ، من هذه الاقاويل ، ظنوناً مجاورة عن الحد . أما القائلون ببقاء النفس بعد مفارقتها للبدن ، فقد افتروا في تأويل هذه الاقاويل ، وحرّقوها عن سنتها ، واحسّنوا الفتنَ بها ان اجروها عجراً البراهين ؛ ولم يعلموا ان افلاطون اغما يمكّي هذا عن سقراط على سبيل متن يروم تصحّح امر خفي بعلامات ودلائل . والقياس بعلامات لا يكون برهانًا ، كما علّمناه الحكم اوسطو في « انولوطينا الأولى والثانية » . — واما المدافعون (١٥٤) لما ، فقد افتروا ايضاً في التشريع ، وزعموا ان اوسطو مخالف له في هذا الرأي ، واغفلوا قوله في اول كتاب « البرهان » حيث ابتدأ فقال : كل تعليم وكل تعلم فاما يكون عن معرفة مقدمة الوجود . ثم قال بعد قليل : وقد يتعلم الانسان بعض الاشياء وقد كان علمه من قبل قديماً ، وبعض الاشياء (١٥٥) تعلمها يحصل من حيث تعلمها معاً . مثال ذلك : جميع الاشياء الموجودة تحت الاشياء الكلية .

فليت شعري ، هل يغادر معنى هذا القول ما قاله افلاطون شيئاً ، سوى ان العقل المستقيم والرأي السديد والمليل الى الحق والاتصاف معذوم في الاكثرین من الناس ! فن تأمل حصول المقدّمات الأولى (١٥٦) وحال التعلم تأملاً شافياً ، علم انه لا يوجد بين رأيي الحكيمين ، في هذا المعنى ، خلاف ولا تباين ولا خالفة . وعنه نوبه الى طرف منه يسير بقدر ما يتبيّن به هذا المعنى ليزول الشك الواقع فيه .

### رأي الفارابي في المعرفة وفي النفس

فنقلوا : من البيّن الظاهر ان للطفل نفساً عالمة بالقوة ، ولها الحواس آلات الادراك . وادراك الحواس اغما يكون للجزيئات ؛ وعن الجزيئات تحصل الكليات ، والكليات هي التجارب على الحقيقة . غير ان من التجارب ما يحصل عن قصد . وقد جرت العادة ، بين الجمّهور ، بان يسمى التي تحصل من الكليات عن قصد معتقدة التجارب . فاما التي تحصل من الكليات للانسان لا عن قصد ، فاما ان لا يوجد لها اسم عند الجمّهور ، لانهم لا يعنونه (١٥٧) ؛ واما ان يوجد لها اسم عند العلّاء ، فيسمّنها اسائل المعرفة ومبادئ البرهان (١٥٨) وما اشبهها من الاسماء .

(١٥٤) « واه الدافعون ؛ واه الدافقون .

(١٥٥) « واه تعلمها ؛ واه تليمهم .

(١٥٦) « واه الاول ؛ واه الاول .

(١٥٧) « واه يعنونه ؛ واه يعنوا به .

(١٥٨) « واه البرهان ؛ واه البراهين .

وقد بين اوسطو في كتاب «البرهان» ان من فقد حسناً ما فقد فتقى على ما . فالمعارف اثنا تحصل في النفس بطريق الحس . ولا كانت المعرف اثنا حصلت في النفس عن غير قصد اولاً فارلا(١٥٩) ، فلم يتذكر الانسان ، وقد حصل جزء جزء(١٦٠) منها . فلذلك قد يتوجه اكثرا الناس اهلاً تردد في النفس ، وانها تعلم طريراً غير الحس . فاذا حصلت من هذه التجارب في النفس ، صارت النفس عاقلة ، اذ العقل ليس هو شيئاً غير التجارب . وبهذا كانت هذه التجارب اكثراً ، كانت النفس اتم عقلاً . ثم ان الانسان ، بهما تصل معرفة شيء من الاشياء ، اشتق الى الوقوف على حال من احوال ذلك الشيء ، وتتكلف الحاق ذلك الشيء في حالته(١٦١) تلك بما تقدم معرفته(١٦٢) . وليس ذلك الا طلب ما هو موجود في نفسه من ذلك الشيء ، مثل انه متى اشتق الى معرفة شيء من الاشياء ، هل هو حسي ام ليس بحسي . وقد(١٦٣) تقدم فحصل في نفسه معنى الحسي ومعنى غير الحسي . فانه يطلب بذلك او بحسه او بها جيئاً(١٦٤) احد المتنين ، فاذا صادفة ، سكن عنده واطمأن به والتذرد بما زال عنه من اذى الحيرة والجهل . وهذا ما قاله افلاطون : ان التعلم تذكر ، وان التذكر(١٦٤) هو تتكلف العلم ، والتذكر تكلف التذكر . والطالب مشتاق متتكلف ؛ فهيا(١٦٥) وجد مهمنا قصد معرفته دلائل وعلامات . ومعنى ما كان في نفسه قديماً ، فكانه يتذكر عند ذلك ، كالاناظر الى جسم يشهي بعض اعراضه بعض اعراض(١٦٦) جسم آخر كان قد عرفه وغفل عنه ، فيتذكره بما ادركه من شبيهه . وليس للعقل فعل شخص(١٦٧) به دون الحس سوى ادراك جميع الاشياء والاصدارات ، وتوهم احوال الموجودات على غير ما هي عليه . فان الحس يدرك من حال الموجود المجتمع مجتمعاً ، ومن حال الموجود المترافق مترافقاً ، ومن حال الموجود القبيح قبيحاً ، ومن حال الموجود الجميل جيلاً ، وكذلك سائرها . واما العقل ، فانه قد يدرك من حال كل موجود ما قد ادركه الحس ، وكذلك ضده ، فانه يدرك من حال الموجود المجتمع مجتمعاً ومتفرقاً معاً ، ومن حال الموجود المترافق مترافقاً ومجتمعاً معاً ، وكذلك سائر ما اشبيها .

(١٥٩) «اه فارلا ؟ وبه ولا .

(١٦٠) «اه جزء جزء ؟ وبه حيز وحيز .

(١٦١) «اه جلالته ؟ وبه جلالته ؟ «ده حالته .

(١٦٢) «اه معرفته ؟ وبه تعرفيه .

(١٦٣) «بـ الكلام [ـ تقدم ..... جيئاً] ناقص .

(١٦٤) «اه التذكر ؟ وبـ التذكر .

(١٦٥) «اه فيها ؟ وبـ فيها .

(١٦٦) «بـ ناقص [ـ بعض اعراض] .

(١٦٧) «اه فعل نعم ؟ وبـ ينعم .

فن تأمل ما وضمناه (١٦٨) على سبيل الإيجاز بما قد بالغ الحكم ارسطو في وصفه ، في آخر كتاب « البرهان » وفي كتاب « النفس » ، وقد شرحه المفسرون واستقصوا أمره ، علم ان الذي ذكره الحكم في اول كتاب البرهان « وحكيناه في هذا القول ، قريب ما قاله افلاطون في كتاب « فاذن » ، الا ان بين الموصعين خلافا ، وذلك ان الحكم ارسطو يذكر ذلك عندما يريد ايضاح امر العالم والقياس . واما افلاطون فانه يذكره (١٦٩) عندما يريد ايضاح امر النفس . ولذلك اشكل (١٧٠) على اكثـر من ينظر في اقاويلهما . وفيما اوردناه كفاية من قصد سواء السبيل .

### حادي عشر - قدم العالم وحلوله

ومن ذلك ايضاً امر العالم وحلوله ؟ وهل له صانع هو عليه الفاعلية (١٧١) ، ام لا . وما يظن بارسطوطاليس انه يرى ان العالم قديم ، وبافلاطون انه يرى ان العالم محدث (١٧٢) .

فأقول : ان الذي دعى هؤلاء الى هذا الظن القبيح المستنكر بارسطوطاليس الحكم ، هو ما قاله في كتاب « طرفيقا » انه قد توحد قصبة واحدة بعينها يمكن ان يوقى على كلا طرفيها قياس من مقدمات ذاتية ، مثال ذلك : هذا العالم قديم ام ليس بقديم . وقد وجب على هؤلاء المختلفين ، اما اولا ، فبيان ما يوقى به على سبيل (١٧٣) المثال لا يغير مجرى الاعتقاد ، وايضاً فان غرض ارسطو في كتاب « طرفيقا » ليس هو بيان امر العالم ، لكن غرضه امر القياسات المركبة من المقدمات الذاتية . وكان قد وجد اهل (١٧٤) زمانه ينتظرون في امر العالم : هل هو قديم ام محدث ، كما كانوا ينتظرون في اللة ، هل هي خير ام شر ، وكانوا يائون على كلا الطرفين من كل مسألة بقياسات ذاتية . وقد بين ارسطو في ذلك الكتاب وفي غيره من كتبه ، ان المقدمة المشهورة لا يراعي فيها الصدق والكذب ، لأن المشهور بما كان كاذبا ، ولا (١٧٥) يطرح في الجدل لكتبه ، وربما كان صادقا ، فيستعمل لشهرته في الجدل ،

(١٦٨) واه وصفناه ؛ وده وضمناه .

(١٦٩) واه يذكره عنه ؛ وبه يذكره وما يذكره .

(١٧٠) واه وبه ما اشكل ؛ وده اشكل .

(١٧١) واه عليه الفاعلية ؛ وبه حلة الفاعلة .

(١٧٢) واه محدث ؛ وبه حادث .

(١٧٣) واه سبيل ؛ وبه نيل .

(١٧٤) واه اهل ؛ وبه واهل .

(١٧٥) واه وبه لا ؛ وده ولا .

ولصدقه في البرهان . فظاهر انه لا يمكن ان ينسب اليه الاعتقاد بان (١٧٦) العالم قديم بهذا المثال الذي اتي (١٧٧) به في هذا الكتاب .

وما دعاه الى ذلك الظن ايضا ، ما (١٧٨) يذكره في كتاب «السماء والعالم» ان الكل ليس له بدؤ زماني ، فيظرون عند ذلك انه يقول بقدم العالم . وليس الامر كذلك . اذ قد تقدم فيبين في ذلك الكتاب وغيره من الكتب الطبيعية والاهمية ، ان الزمان انتا هو عدد حركة الفلك ، وعنه يحدث . وما يحدث عن الشيء (١٧٩) لا يشتمل ذلك الشيء . ومعنى قوله «ان العالم ليس له بدؤ زماني» ، انه لم يتكون اولا فولا باجزائه ، كما (١٨٠) يتكون البيت مثلا ، او الحيوان الذي يتكون اولا فولا باجزائه (١٨٠) ، فان اجزاءه يتقدم بعضها بعضاً في الزمان . والزمان حادث عن حركة الفلك . فحال ان يكون حدوثه بدؤ زماني . ويصبح (١٨١) بذلك انه انتا يكون عن ابداع الباري ، جل جلاله ، اياته دفعة بلا زمان ؛ وعن حركته (١٨٢) حدث الزمان .

ومن نظر في اقاويله في الربوبية في الكتاب المعروف «باتلوجيا» لم يشه عليه امره في اثباته الصانع المبدع لهذا العالم . فان الامر في تلك الاقاويل اظهر من ان يختفي . وهناك تبين ان المبollow ابدعها الباري ، جل ثناوه ، لا عن شيء ؛ وانها تبسمت عن الباري ، سبحانه ، وعن ارادته ؛ ثم تربت . وقد بين في «السماء الطبيعي» ان الكل لا يمكن حدوثه بالبحث والاتفاق ؛ وكذلك في العالم جلته . يقول في كتاب «السماء والعالم» : ويستدل على ذلك بالنظم البديع الذي يوجد لاجزاء العالم (١٨٣) بعضها مع بعض .

وقد بين هناك ايضا امر العقل ، كم هي ، واثبت (١٨٤) الاسباب الفاعلة . وقد بين هناك ايضا امر المكون والمحرك ، وانه غير المكون وغير المتحرّك . وكما ان افلاطون بين في كتابه المعروف «بطليموس» ان كل مكون فاما يكون عن علة مكونة له اضطراراً ، وان المكون لا يكون علة لكون ذاته . كذلك ارسطوطاليس

(١٧٦) «اه بان ؛ وب» ان .

(١٧٧) «اه اتي ؛ وب» اتي .

(١٧٨) «اه ما ؛ وب» من .

(١٧٩) «ب» ناقص [«ما يحدث عن»] .

(١٨٠) «ب» ناقص [«ما يتكون ... باجزائه»] .

(١٨١) «اه ويصبح ؛ وب» ويصبح .

(١٨٢) «اه ومن حركتك ؛ وب» وحركتك .

(١٨٣) «اه لاجزاء العالم ؛ وب» لاجزائه .

(١٨٤) «اه واثبت وب» ناقص [«واثبت»] .

بين في كتاب «أثيلوجيا» ان الواحد موجود في كل كثرة ، لأن كل كثرة لا يوجد فيها الواحد لا ينافي ابداً البتة . ويرهن على ذلك براهين واضحة ، مثل قوله ان كل واحد من اجزاء (١٨٥) الكبير ، اما ان يكون واحداً واما ان لا يكون واحداً ، فان لم يكن واحداً لم يخلُ من ان يكون اما كثيراً واما لا شيء (١٨٦) ؛ وان كان لا شيء لزم ان لا (١٨٧) يجتمع منها كثرة ، وان كان كثيراً فما الفرق بينه وبين الكثرة ؟ ويلزم ايضاً من ذلك ان ما (لا) ينافي اكثراً مما لا ينافي . ثم بين ان ما يوجد فيه الواحد من هذا العالم فهو (١٨٨) لا واحد الا بجهة وجهة ؛ فاذا لم يكن في الحقيقة واحداً ، بل كان كل واحد (١٨٩) فيه موجوداً ، كان الواحد غيره وهو غير الواحد . ثم بين ان الواحد الحق هو الذي افاد سائر الموجودات الواحدية . ثم بين ان الكبير بعد الواحد ، لا محالة . وان الواحد تقدم الكثرة . ثم بين ان كل كثرة تقرب من الواحد الحق كان اول كل كثرة مما يبعد عنه ؛ وكذلك بالعكس . ثم يترقب ، بعد تقديميه هذه المقدمات ، الى القول في اجزاء العالم ، الجسمانية منها والروحانية ؛ وبين بياناً شافياً انها كلها حدثت عن ابداع الباري لها ؛ وانه ، عز وجل ، هو العلة الفاعلة ، الواحد الحق ، ومبعد . كل شيء ، على حسب ما يبيه افلاطون في كتبه في الربوبية ، مثل «طبياوس» و«بوليطيا» وغير ذلك من سائر اقاويله . وايضاً فان «حروف» (١٩٠) ارسطوطاليس فيما بعد الطبيعة ، اثما يترقب فيها من الباري ، جل جلاله ، في حرف «اللام» ، ثم ينحرف راجعاً في بيان حمة ما تقدم من تلك المقدمات ، الى ان يسبق فيها ، وذلك مما لا يعلم انه يسبقه اليه من قبله ولم يلتحقه من بعده الى يومنا هذا . فهل تظن بن هذا سببه انه يعتقد نفي الصانع وقتم العالم ؟

ولامونيوس (١٩١) رسالة مفردة في ذكر اقاويل هذين الحكيمين في اثبات الصانع ، استغنتنا (١٩٢) ، لشهرتها ، عن احضارنا ايابها في هذا الموضوع . ولو لا ان هذا الطريق الذي يسلكه في هذه المقالة هو الطريق الاوسط ، فتى (١٩٣) ما تكتبهنا كما كمن ينهي عن خلق و يأتي بعلمه ؛ لافرطنا في القول وبيننا انه ليس لاحد من اهل المذاهب والتحلّل والشرائع وسائر الطرائق ، من العلم بحدودت العالم واثبات

(١٨٥) «ا» اجزاء ؛ «ب» اجزاء .

(١٨٦) «ا» لا شيئاً ؛ «ب» لا شيء .

(١٨٧) «ب» ناقص [لا] .

(١٨٨) «ا» فهو واحد ولا واحد ؛ «ب» وهو واحد ولا واحد ؛ «د» فهو لا واحد .

(١٨٩) «ا» وبه الواحد ؛ «د» كل واحد .

(١٩٠) «ا» حروف ؛ «د» حرف ؛ «ب» ناقص [حروف] .

(١٩١) «ا» «ب» ولامونيوس ؛ «د» ولامونيوس .

(١٩٢) «ا» استغنتنا ؛ «ب» استثناء .

(١٩٣) «ا» فتى ما ؛ «ب» وما .

الصانع له وتلخيص امر الابداع ، ما لارسطوطاليس ، وقبه لافتلدون ، ولن يسلك سبيلهما . وذلك ان كل ما يوجد من اقاويل المعلماء ، من سائر المذاهب والتعلل ، ليس يدل على التفضيل الا على قدم الطبيعة وبقائهما (١٩٤) . ومن احبّ الوقف على ذلك ، فلينظر في الكتب المصنفة في المبدآت والاخبار الروية فيها ، والآثار الحكيمية عن قدمائهم ، ليرى الاعاجيب عن قويم بانه كان في الاصل ماء ، فتحرّك ، واجتمع زيد (١٩٥) ، وانعقد منه الارض ، وارتفع منه الدخان ، وانتظم منه السماء . ثم ما ي قوله اليهود والمحبوس وسائر الامم ، مما يدل جيئه على الاستحالات والتغایر ، التي هي اضداد الابداع . وما يوجد بلمعهم ما سيؤول اليه امر السموات والارضين من طبها (١٩٦) ولقائهما (١٩٧) وطرحها في جهنم وتبدیدها (١٩٨) ؛ وما اشبه ذلك مما لا يدل شيء منه على التلاشي الحض . ولو لا ما انقد الله اهل العقول والادهان بهذين المفكرين ، وسَن سلك سبيلهما من وضحاوا امر الابداع بمجيئ واحفة مقتنة ، وانه ايجاد الشيء لا عن شيء ، وان كل ما يتكون من شيء ما فانه يفسد ، لا حالة ، الى ذلك الشيء ؛ والعالم مبدع من غير شيء ، ف قاله الى غير شيء ؛ فيها شاكل ذلك من الدلائل واللحجج والبراهين التي تزجج كتبها ملولة منها ، وخصوصا ما لها في الروبية وفي مبادئ الطبيعة ، لكن الناس في حيرة وبلس . غير ان لنا في هذا الباب طریقاً نسلكه يتبيّن به امر تلك الاقاويل الشرعية ، وانها على (١٩٩) غایة السداد والصواب :

وهو ان الباري ، جل جلاله ، مدبر جميع العالم ، لا يعزب عنه مثقال حبة من خردل ، ولا يفوت عناته شيء من اجزاء العالم ، على سهل الذي يبناه في العناية ، من ان العناية الكلية شائعة في الجزيئات ، وان كل شيء من اجزاء العالم واحواله موضوع باوقف الموضع واقتها ، على ما يدل عليه كتب التشريحات ومتافع الاعضاء وما اشبهها من الاقاويل الطبيعية ، وكل امر من الامور التي بها قوامه موكول الى من يقوم بها ضرورة على غاية الاتقان والاحكام الى ان يترافق من الاجزاء الطبيعية الى البرهانيات والسياسات والشرعيات . والبرهانيات موكولة الى اصحاب الادهان الصافية والمقول المستقيمة ، والسياسات موكولة (٢٠٠) الى ذوي الاراء (٢٠١) السديدة ؛

(١٩٤) «اه وبنقائهما ؛ «ب» ونقاب .

(١٩٥) «اه زيد ؛ «ب» الزيد .

(١٩٦) «اه طبها ؛ «ب» طبها .

(١٩٧) «اه ولقائهما ؛ «ب» ونشفها .

(١٩٨) «اه وتبدیدها ؛ «ب» وبهيل .

(١٩٩) «ب» ناقص [عل] .

(٢٠٠) «اه موكولة ؛ «ب» ناقص [مروكولة] .

(٢٠١) «ب» ناقص [الاراء ... الى ذري] .

والشرعيات موكولة الى ذوي (٢٠١) الالامات الروحانية . واعمَ هذه كلها الشرعيات ، والفالاظها خارجة عن مقادير عقول المخاطبين . ولذلك لا يواحدون بما (٢٠٢) لا يطيقون تصوره .

فان من تصور في امر المبدع الاول انه جسم ، وانه يفعل بحركة وزمان ، ثم لا يقدر ، بذنه ، على تصور ما هو الطف من ذلك واليin به ، ومها توهم انه غير جسم ، وانه يفعل فعلاً بلا حركة وزمان (٢٠٣) ، لا يثبت في ذهنه (٢٠٤) معنى متصوره البنت . وان أجبر على ذلك زاد غيّاً وضلاًّ ، وكان فيها يتصوره ويعتقدنه (٢٠٥) معدنوراً مصبياً . ثم يقدر بذنه على ان يعلم انه غير جسم ، وان فعله بلا حركة ؛ غير انه لا يقدر على تصور انه لا في مكان ، وان أجبر (٢٠٦) على ذلك وكيف تصوّره بذلك ، فانه يترك على حاله ولا يساق الى غيرها . وكذلك لا يقدر الجمّهور على معرفة شيء يحدث لا عن شيء ، ويفسّد (٢٠٧) لا الى شيء ؛ فلذلك ما قد خوطبوا بما فدوا على تصوّره وادراكه وفهمه ، لا يجوز ان ينسب شيء من ذلك فيما هو في موضعه الى اخطلوا والهي ؛ بل كل ذلك صواب مستقيم . فطرق البراهين الحقيقة منشأها من عند الفلاسفة الذين مقدمهم هذان الحكميان ، اعني افلاطون وارسطوطاليس :

واما طريق البراهين المقنعة المستقيمة العجيبة النفع ، فنثأها من عند اصحاب الشرائع الذين عرّضوا بالابداع الوجي واللامات . ومن كان هذا سبيله وعمله من اياض الحجج واقامة البراهين على وحدانية الصانع الحق ، وكان اقاويله في كيفية الابداع وتلخيص معناه (٢٠٨) باقاويل هذين الحكميين ، فستنكر (٢٠٩) ان يظن بهما فساداً يعترى ما يعتقدانه ، وان رأيهما مدخلوان فيها بسلكانه .

(٢٠١) وبه ناقص [الأراء... الى ذوي]

(٢٠٢) واه وبه ما ؛ وده ما .

(٢٠٣) واه وزمان ؛ وبه ناقص [وزمان] .

(٢٠٤) واه ذهنه ؛ وبه ومه .

(٢٠٥) واه وبه يعتقدنه ؛ وده ويعتقدنه .

(٢٠٦) واه وبه أجبر ؛ وده أجبر .

(٢٠٧) واه ويفسّد ؛ وبه ويقدر .

(٢٠٨) وبه ناقص [مناه] .

(٢٠٩) واه فستنكر ؛ وبه فن المستنكر .

### ثاني عشر - المثل الأفلاطونية وموقف أرسطو منها

ومن ذلك ، الصور (٢١٠) والمثل التي تنسب إلى أفلاطون أنه يثبتها ، وارسطو على خلاف رأيه فيها . وذلك أن أفلاطون ، في كثير من آقاوile ، يوحي إلى أن للموجودات صوراً معرفة في عالم الآلهة ، وربما يسميها «المثل الاليمية» ، وإنها لا تدثر ولا تفسد ، ولكنها باقية ؛ وإن الذي يدثر ويفسد إنما هي هذه الموجودات التي هي كائنة . وارسطو ذكر في «حروفه» فيها بعد الطبيعة ، كلاماً شنث فيه على القائلين «بالمثل» «والصور» التي يقال أنها موجودة قائمة في عالم الآلهة ، غير فاسدة ؛ وبين ما يلزمها من الشناعات ، أنه يجب أن هناك خطوطاً وسطواً وفلاكاً ، ثم توجد حركات من الأفلاك والأدوار ، وأنه يوجد هناك علوم ، مثل علم النجوم وعلم الأخان ، وأصوات موتلقة وأصوات غير (٢١١) موتلقة ، وطب وهنسة ، ومقدادير مستقيمة وأخر معوجة ، وأشياء حارة وأشياء باردة ، وبالجملة كيفية فاعلة ومسفعلة ، وكليات وجزئيات ، ومواد وصور ، وشناعات آخر ، ينطبق بها في تلك الآقاوile ، ما يطول بذكرها هذا القول . وقد استفينا ، لشهرتها ، عن الاعادة ، مثل ما فعلنا بسائر الآقاوile حيث اوسأنا إليها وإلى أماكنها ، وخلطنا ذكرها بالنظر فيها والتأويل لها من يلتصها من مواضعها (٢١٢) . فان الفرض المقصود من مقابلتنا هذه ايضاح الطرق التي ، اذا سلكها طالب الحق ، لم يضل فيها ، وأمكنه الوقوف على حقيقة المراد بآقاوile هذين الحكيمين ، من غير ان ينحرف عن سواه السبيل الى ما تخيّله (٢١٣) الالفاظ المشكلة .

وقد نجد (٢١٤) ان ارسطو ، في كتابه في الربوبية المعرف بـ «الفيروجيا» يثبت الصور الروحانية ، ويصرح بأنها موجودة في عالم الربوبية . فلا تخلو هذه الآقاوile ، اذا اخذت على ظاهرها ، من احدى ثلاث حالات (٢١٥) : اما ان يكون بعضها متناقضة (٢١٦) بعضها ؛ واما ان يكون بعضها (٢١٧) لارسطو وبعضها ليس له ؛ واما ان يكون لها معان وتأويلات تتفق بواطنها وان اختلف ظواهرها ، فتتطابق عند ذلك وتتفق . فاما ان يظن بارسطو ، مع براعته وشدة يقظته (٢١٨) وجلاله هذه

(٢١٠) «وَهُوَ الصُّورُ ؛ وَبِهِ الصُّورَةُ .

(٢١١) «وَهُوَ غَيْرُ مُوْتَلَقٍ ؛ وَبِهِ غَيْرُ مُوْتَلَقٍ .

(٢١٢) «وَهُوَ مَوَاضِعُهُ ؛ وَبِهِ مَوَاضِعُ .

(٢١٣) «وَهُوَ عَيْنَاهُ ؛ وَبِهِ عَيْنَاهُ .

(٢١٤) «وَهُوَ تَجْمِيدُهُ ؛ وَبِهِ تَجْمِيدُهُ .

(٢١٥) «وَهُوَ حَالَاتٌ ، وَبِهِ حَالَاتٌ .

(٢١٦) «وَبِهِ نَاقِصٌ [مَتَنَاقِضٌ] .

(٢١٧) «وَبِهِ نَاقِصٌ [وَإِنَّمَا يَكُونُ بَعْضُهُ] .

(٢١٨) «وَهُوَ يَنْتَظِهُ ؛ وَبِهِ بَقْطٌ ؛ وَهُوَ يَقْتَلُهُ .

المعاني عنده ، اعني الصور الروحانية ، انه ينافق نفسه في علم واحد – وهو العلم الربوني – فبعيد ومستكرو . واما ان بعضها لارسطو وبعضها ليس له ، فهو ابعد جداً ، اذ الكتب الناطقة بتلك الاقاويل اشهر من ان يظن بعضها انه منحول . فبقي ان يكون لها تأويلات ومعان ، اذا كشف عنها ، ارتقى الشك والجحرة .

فقول انه ، لما كان الباري ، جل جلاله ، بابته (٢١٩) وذاته ، مبادئاً لجميع ما سواه ، وذلك لانه (٢٢٠) بمعنى اشرف وافضل واعلى ، بحيث لا يناسبه في اينته ولا يشاكله (٢٢١) ولا يشابه حقيقة ولا مجازاً ، ثم مع ذلك لم يكن بد من وصفه واطلاق لفظ فيه من هذه الالفاظ التواطئة عليه ، فان من الواجب الضروري ان يعلم ان مع كل لفظة تقوطاً في شيء من اوصافه ، معنى بذاته بعيد من المعنى الذي نتصوره من تلك اللفظة . وذلك كما قلنا بمعنى اشرف واعلى ، حتى اذا قلنا انه موجود ؛ علمنا مع ذلك ان وجوده لا كوجود سائر ما هو دونه . واذا قلنا انه حي (٢٢٢) ؛ علمنا انه حي بمعنى اشرف مما نعلمه من الحي الذي هو دونه . وكذلك الامر في سائرها . وبها استحکم هذا المعنى (٢٢٣) وتتمكن من ذهن المتعلّم للفلسفة التي بعد الطبيعتيات (٢٢٤) ، سهل عليه تصور ما يقوله افلاطون وارسطوطياليس ومن سلك سبيلاها .

فترجع الآن الى حيث فارقناه ؛ فنقول : لما كان الله تعالى حيًّا مُوجداً (٢٢٥) لهذا العالم بجمع ما فيه ، فواجب ان يكون عنده صور ما يريد ايجاده في ذاته ، جل الله من اشتباهه (٢٢٦) .

وايضاً ، فان ذاته ، لما كانت باقية ، لا يجوز عليه التبدل والتغير . فما هو بخيته (٢٢٧) ايضاً كذلك باقي غير دائير . ولو لم يكن للموجودات صور وتأثر في ذات الموجد الحي المريد ، فما الذي كان يوجده ؟ وعلى اي مثال ينحو بما يفعله ويدعوه ؟ أما علمت ان من نفي هذا المعنى عن الفاعل الحي المريد ، لزمه ان يقول (٢٢٩) بان ما يوجده انما يوجده جزافاً وتنحضاً وعلى غير قصد ؛ ولا ينحو نحو غرض مقصود بارادته . وهذا من اشنع الشناعات .

(٢١٩) واه بابته ؛ وبه ماهية .

(٢٢٠) واه وبه له ؛ وبه لاه .

(٢٢١) واه يشاكله ولا ؛ وبه ناقص [يشاكله ولا] .

(٢٢٢) واه حي ؛ وبه هي .

(٢٢٣) واه المعنى ؛ وبه ناقص [المعنى] .

(٢٢٤) واه الطبيعتيات ؛ وبه الطبيعة .

(٢٢٥) واه موجوداً ؛ وبه ميريداً .

(٢٢٦) واه الاشتباه ؛ وبه الاشياء ؛ وده اشتباه .

(٢٢٧) واه حيزة ؛ وبه حيزة ؛ وده بخيته .

(٢٢٨) واه مدار ؛ وبه دائر .

(٢٢٩) واه ان يقول ؛ وبه القول .

فعلى هذا المعنى ينبغي (٢٣٠) ان تعرف وتصور اقاوبل اولاثك الحكماء فيما ابتهوه من الصور الالهية ؛ لا على انها اشباع قاعدة في اماكن اخر خارجة عن هذا العالم . فانها متى (٢٣١) تصورت على هذا السبيل ، يلزم القول بوجود عالم غير متناهية ، كلها كائنات هذا العالم . وقد بين الحكم ارسطو ما يلزم القائلين بوجود العالم الكثيرة في كتبه في «الطبيعتيات» . وشرح المفسرون اقاوبله بغاية الايضاح . وينبغي ان تتدبر هذا الطريق الذي ذكرناه مراراً كثيرة في الاقاوبل الالهية ؛ فانه عظيم الفرع وعليه المعلول (٢٣٢) في جميع ذلك ، وفي اهمالهضر الشديد . وان تعلم (٢٣٣) ، مع ذلك ، ان الضرورة تدعى الى اطلاق اللفاظ الطبيعية والمنطقية المواتطة على تلك المعاني اللطيفة الشرفية ، العالية عن جميع الاصفات ، المتباينة عن جميع الامور الكيانية الموجودة بالوجود الطبيعي . فانه ان قصد لاختزاع الفاظ اخر واستثناف وضع لغات ، سوى ما هي مستعملة ، لما كان يوجد السبيل الى الفاظه ، ويتصور منها غير ما باشرته الحواس . فلما كانت الضرورة تمنع وتحول بيننا وبين ذلك ، اقتصرنا على ما يوجد من اللفاظ ، واجبنا على انفسنا الاختصار بالبال ان المعاني الالهية التي يُعْرَفُ عنها بهذه اللفاظ ، هي بنوع اشرف وعلى غير ما تتخيله وتنصوروه .

وما يجري هذا المجرى ، اقاوبل افلاطون في كتاب «طهيوس» من كتبه في امر النفس والعقل ؛ وان لكل واحد منها عالماً سوياً عالم الآخر ، وان تلك العوالم متالية ، بعضها اعلى وبعضاها اسفل . وسائر ما قال مما اشيه ذلك . ومن الواجب ان تصور منها شبه ما ذكرناه ، انه انما يريد بعالم العقل حيزه (٢٣٤) . وكذلك بعالم النفس . لا ان للعقل مكاناً وللنفس مكاناً وللباري تعلماً مكاناً ، بعضها اعلى وبعضاها اسفل ؛ كما يكون للاجسام . فان ذلك (٢٣٥) مما يستذكره المبتدئون بالفلسفه ، فكيف (٢٣٦) المترافقون بها ؟ وانما يريد بالاعلى والاسفل الفضيلة والشرف ، لا المكان السطحي . وقوله «عالم العقل» انما هو ، على ما يقال ، عالم الجهل وعالم العلم وعالم الغيب ؛ ويراد بذلك حيز كل واحد منها .

وكذلك ما قاله من افاضة النفس على الطبيعة ، وفاضة العقل على النفس ؛ انما

(٢٣٠) «ا» ينتهي ؛ «ب» يبقى .

(٢٣١) «ب» تناقض [متى] .

(٢٣٢) «ا» المعلول ؛ «ب» المقول .

(٢٣٣) «ا» مع ؛ «ب» من .

(٢٣٤) «ا» حيز ؛ «ب» ضوء .

(٢٣٥) «ا» ذلك ؛ «ب» كذلك .

(٢٣٦) «ا» فكيف ؛ «ب» فنيكون .

واراد به افاضة (٢٣٧) العقل بالمعونة (٢٣٨) في حفظ الصور الكلية عند احساس النفس بعنصراتها ، والتفصيل عند احساسها ب مجتمعاتها و تخصياتها (٢٣٩) ما يردعه اياها من الصور الدائرة الفاسدة . وكذلك سائر ما يجري بغيرها من معونة العقل للنفس . واراد بافاضة النفس للطبيعة ، ما تفيدها من المعونة ، والانساق نحو ما ينفعها ، مما به قوامها ؛ ومنه التذاذها والتلطف بها وسائر ما اشبه ذلك .

واراد برجوع النفس الى عالمها ، عند الاطلاق من محبسها ، ان النفس ما دامت في هذا العالم فانها مضططرة الى مساعدة البدن الطبيعي ، الذي هو مجلها ، كأنها تشقق الى الاستراحة . فإذا رجعت الى ذاتها ، فكأنها اطلقت (٢٤٠) من محبس مؤذ الى حيزها الملائم المشاكل لها . وعلى هذه الجهة ينبغي ان يقاس كل ما ذكرناه من تلك الرموز . فان تلك المانع ، يدققها واطلقها ، تبعث عن العبرة عنها بغیر تلك الجهة التي استعملها الحكم افلاطون ومن سلك سبيله . وان (٢٤١) العقل ، على ما يتبه الحكم ارسطرو ، في كتبه في «النفس» ، وكذلك الاسكتندر ، وغيره من الفلاسفة ، هو اشرف اجزاء النفس ، وانه هي بالفعل تاجرة ، و به تعلم الالهيات ، و يعرف الباري ، جل ثناؤه . فكأنه اقرب الموجودات اليه شرقاً واطقاً وصفاء ؛ لا مكاناً ووضماً . ثم تلوه النفس ، لأنها كالملوحة بين العقل والطبيعة ، اذ لها حواس طبيعية ؛ فكأنها (٢٤٢) متحدة من احد طرفيها بالعقل ، الذي هو متعدد بالباري ، جل وعز ، على السبيل الذي ذكرناه ؛ ومن الطرف الآخر (٢٤٣) متحدة بالطبيعة ؛ وكانت الطبيعة تتلوها كيانة (٢٤٤) لا مكاناً . فعل هذا السبيل ، وعلى ما يشاكلها ما يعسر وصفها قوله ، ينبغي ان تعلم ما يقوله افلاطون في اقاويله . فانها منها أجريت هذا المجرى ، زالت الظنون والشكوك التي تؤدي الى القول بان (٢٤٥) بينه وبين ارسطرو اختلافاً في هذا المعنى . الاترى ان ارسطرو ، حيث يريد ان يبيّن من امر النفس والعقل والربوية حالاً ، كيف يحرو ويتندق في القول (٢٤٥) ، ويخرج منخرج الالغاز على سبيل التشيه ؟

(٢٣٧) «أ» و «ب» افاده «د» و «ه» افاضة .

(٢٣٨) «أ» بالمعونة ؛ «ب» بالقرية .

(٢٣٩) «أ» و «عنصراتها» ؛ «ب» و «تصصيله» .

(٢٤٠) «أ» اطلقت ؛ «ب» اطلمت .

(٢٤١) «أ» و «لأن» ؛ «ب» و «ان» .

(٢٤٢) «أ» و «ب» ذكأنه ؛ «د» فكأنها .

(٢٤٣) «أ» الطرف الآخر ؛ «ب» الطرق الاجرة .

(٢٤٤) «أ» كيانة ؛ «ب» كيانة .

(٢٤٥) «ب» الكلام [يأن بيته .... يتندق في القول] ناقص .

وذلك في كتابه المعرف « بالثولوجيا » ، حيث يقول : « أني ربما خلوت بنفسى كثيراً ، وخلعت (٢٤٦) بدنى ، فصررت كأني جوهر مجرد بلا جسم ؛ فاكون داخلاً في ذاتي وراجعاً إليها ، وخارجًا من سائر الأشياء سواي ؛ فأكون العلم والعالم والمعلوم جيئاً ، فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء ما يقى (٢٤٧) متوجياً . فاعلم عند ذلك ، أني من العالم الشريف جزو صغير ؛ فاني (٢٤٨) كُثُرًا فاعل ؛ فلما ابقت بذلك ترقيت بذهني من ذلك العالم إلى العالم (٢٤٩) الألهي ، فصررت كأني هناك متعلق بها ؛ فعند ذلك يلمع (٢٥٠) لي من التور وبلياه ما يكل الألسن عن وصفه ، والاذان عن سمعه (٢٥١) ؛ فإذا استغشى في ذلك التور وبليشت طاقى ، ولم اقو على احتماله ، هبطت إلى عالم الفكرة ؛ فإذا صرت إلى عالم الفكرة (٢٥١) ، حجبت عنى الفكرة ذلك التور ، وتذكرت ، عند ذلك ، أخى يرقلطيوس (٢٥٢) ، من حيث امر بالطلب والبحث عن جوهر النفس الشريفة بالصعود إلى عالم العقل » . — هذا في كلام له طوبيل ، يختهد فيه ويروم بيان هذه المعانى اللطيفة ؛ فيمنعه العقل الكياني (٢٥٣) عن ادراك ما عنده وايضاً .

فن (٢٥٤) اراد ان يقف على يسير ما اومأوا اليه ، فان الكثير منه عسير و بعيد . فليحفظ ما ذكرناه بذهنه ، ولا يتبع الالفاظ متابعة تامة ، لعله يدرك بعض ما قصد بتلك الموز واللغاز . فانهم قد بالغوا واجتهدوا ، ومن بعدهم الى يومنا هذا ، ممن لم يكن قصدهم الحق ؛ بل كان قد هم المصيبة وطلب العيوب ؛ فحرفوا وبدلوا ، ولم يقدروا ، مع الجهد والعناء (٢٥٥) والقصد التام ، على الكشف والإيضاح . فانا ، مع شدة العناية بذلك ، نعلم انا لم تبلغ من الواجب فيه الا (٢٥٦) ايسر البسيير ، لأن الامر في نفسه صعب ممتعن جداً .

(٢٤٦) واه « ب » بيلنى ؛ وده بدنى .

(٢٤٧) واه يقى ؛ « ب » ابته .

(٢٤٨) واه « ب » هنرى ؛ وده هنريا .

(٢٤٩) « ب » ناكس [الل العالم] .

(٢٥٠) واه يلخ ؛ « ب » يلمع .

(٢٥١) « ب » ناكس [فإذا صرت إلى عالم الفكرة] .

(٢٥٢) واه « ب » اقلطيوس ؛ وده يرقلطيوس .

(٢٥٣) واه « ب » الكياني ؛ « ب » الكتابي .

(٢٥٤) واه فنى ؛ « ب » فن .

(٢٥٥) واه والمناد ؛ « ب » والمنا ؛ وده والعناء .

(٢٥٦) واه « ب » ناكس [الا] .

### ثالث عشر - المجازة والعقاب

وما يُظن بالحكيمين ، افلاطون وارسطو ، انهم لا يريانه ولا يعتقدانه ، امر المجازة والثواب والعقاب . وذلك وهم فاسد بهما . فان ارسطو صرخ بقوله ان المكافأة واجبة في الطبيعة . ويقول في « رسالته » التي كتبها الى والدة الاسكندر ، حين بلغها بغيه وجزعت عليه وعزمت على التشكيك بنفسها . واول تلك الرسالة : « فاما شهود الله في ارضه التي هي الاقدس العالمة ، فقد تطابقت على ان الاسكندر العظيم من افضل الاخير الماضين ؛ واما الآثار الملموسة ، فقد رسمت له في عيون اماكن الارض (٢٥٧) واطراف مساكن الانفس ، بين مشارقها ومحاربها (٢٥٧) ؛ ولن يؤتي الله احداً ما اناه الاسكندر ، (الآ) من اجتياه واختيار ، وانلغير من اختاره الله تعالى . فنهم من شهدت عليه دلائل الاختيار ؛ ونهن من خفيت تلك فيه . والاسكندر اشهر الماضين والحاضرين دلائل ، واحسنهم ذكرها واحدهم حبها ، واسلمهم وفاة . يا والدة اسكندر ، ان كنت مشفقة على العظيم اسكندر ، فلا تكبن ما يعذك عنه ، ولا تجعلي على نفسك ما يحول بينك وبينه ، حين الالقاء في زمرة الاخير ، واحرصي على ما يقربك منه ؛ واول ذلك توليك بنفسك الطاهرة امر القرابين في هيكل زيوس » (٢٥٨) .

فهذا ، وما يتلوه من كلامه ، يدل دلالة واضحة على انه كان يوجب المجازة معتقداً . واما افلاطون ، فإنه اودع آخر كتابه في « السياسة » القصة الناطقة بالبعث والنشر والحكم ، والعدل ، والميزان ، وتوفيقه الثواب والعقاب على الاعمال ، خيرها وشرها .

### الخاتمة

فنتأمل ما ذكرناه من اقاويل هذين الحكيمين ، ثم لم يخرج على العناد الصراع ، اغناه ذلك عن متابعة الظنون الفاسدة ، والادعاءات المخولة ، واكتساب الوزر ، بما ينسب الى هولاء الافاضل ، مما هم منه براء وعنده يمزع .

ومند (٢٥٩) هذا الكلام نختم القول فيما رمنا بيانه ، من الجمع بين رأي الحكيمين افلاطون وارسطوطاليس .

والحمد لله حق حمد (٢٦٠) ، والصلوة على النبي محمد ، خير خلقه ، وعلى الطاهرين من عشرته ، والطبيين من ذريته آمين .

(٢٥٧) وبه ناقص [رامطاف ... ومقارب].

(٢٥٨) واه زيوس ؛ وبه ايروس ؛ وبه ديوس .

(٢٥٩) واه وعند وبه وعندهم .

(٢٦٠) واه حق حمد ؛ وبه كلما سته .

# فهرس الكتاب

## سلمة

|                    |                                                    |
|--------------------|----------------------------------------------------|
| .....              | نهيد                                               |
| .....              | مقدمة                                              |
| <b>القسم الأول</b> |                                                    |
| ١                  | لحة عن الفلسفة اليونانية . . . . .                 |
| ١                  | السوفسطاليون : بروتااغوراس - غورغياس               |
| ٤                  | سocrates . . . . .                                 |
| ٦                  | الplaton : حياته - مصنفاته . . . . .               |
| ٧                  | المعرفة - نظرية المثل . . . . .                    |
| ١٠                 | الوجود : الله - العالم - النفس الانسانية . . . . . |
| ١٣                 | الاخلاق : النصيحة . . . . .                        |
| ١٥                 | السياسة : الجمهورية . . . . .                      |
| ١٨                 | الخروج عن المدالة . . . . .                        |
| ٢٠                 | ختارات من حماورة «مينون» . . . . .                 |
| ٢٦                 | ارسطوطاليس : حياته ، مصنفاته . . . . .             |
| ٢٧                 | فلسفته : الطبيعة ، وما بعد الطبيعة . . . . .       |
| ٢٨                 | الميل والصورة . . . . .                            |
| ٢٩                 | الحركة . . . . .                                   |
| ٣٠                 | الحرك الاول . . . . .                              |
| ٣١                 | النفس . . . . .                                    |
| ٣٥                 | الاخلاق . . . . .                                  |
| ٣٧                 | السياسة . . . . .                                  |

|              |                    |
|--------------|--------------------|
| ٤١ . . . . . | الإلاطونية الجديدة |
| ٤٢ . . . . . | الفلوطين           |
| ٤٢ . . . . . | فلسفته             |

### القسم الثاني

|              |                                                                 |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٤٦ . . . . . | انتشار الثقافة اليونانية ، وترجمة التراث اليوناني إلى العربية . |
| ٤٦ . . . . . | المدارس : الاسكندرية .                                          |
| ٤٧ . . . . . | مدرسة الراها ونصبيين .                                          |
| ٤٨ . . . . . | مدرسة بغداد .                                                   |
| ٤٩ . . . . . | مدرسة جنديسابور .                                               |
| ٥٠ . . . . . | مدرسة حران .                                                    |

### الترجمات

|              |                                          |
|--------------|------------------------------------------|
| ٥١ . . . . . | الترجمات السريانية .                     |
| ٥٣ . . . . . | الترجمات العربية : في المصر الأموي .     |
| ٥٣ . . . . . | في العصر العباسي .                       |
| ٦٠ . . . . . | كيف وصلت هذه المؤلفات مترجمة إلى العرب . |
| ٦١ . . . . . | الكتب المحوولة .                         |
| ٦٣ . . . . . | المواعث على الترجمة .                    |
| ٦٥ . . . . . | قيمة الترجمات العربية .                  |
| ٦٧ . . . . . | أثر هذا النقل .                          |

### كتاب الجمجمة بين رأي الحكيمين : افلاطون الاهلي وارسطو ساليس

|              |                                                        |
|--------------|--------------------------------------------------------|
| ٧١ . . . . . | نبذة عن تاريخ حياة الفارابي .                          |
| ٧٣ . . . . . | مقدمة تمهيلية لكتاب الجمجمة بين رأي الحكيمين .         |
| ٧٩ . . . . . | كتاب الجمجمة بين رأي الحكيمين ... المقدمة .            |
|              | بحث أوجه الاختلاف .                                    |
| ٨٣ . . . . . | أولاً : طريقة حياة افلاطون تختلف عن طريقة حياة ارسطو . |
| ٨٤ . . . . . | ثانياً : طريقة افلاطون في تدوين الكتب وطريقة ارسطو .   |
| ٨٥ . . . . . | ثالثاً : طريقة ارسطو في استخدام القياس .               |
| ٨٥ . . . . . | رابعاً : طريقة ارسطو في ترتيب كتبه .                   |

خامساً : معنى الجوهر عند افلاطون وعند ارسسطو . . . . . ٨٦

سادساً : طريقة القسمة عند افلاطون وعند ارسسطو . . . . . ٨٧

سابعاً : القياس : كيف استخدمه ارسسطو ، وهل استخدمه افلاطون؟ ٨٨

ثامناً : مسائل طبيعية : مسألة الابصار . . . . . ٩١

ناسعاً : الاخلاق ، حسب رأي افلاطون وحسب رأي ارسسطو . . . . . ٩٥

عاشرأ : مسألة المعرفة : مسألة المثل عند افلاطون ، و موقف ارسسطو منها ٩٧

حادي عشر : قدم العالم وحدوده . . . . . ١٠٠

ثاني عشر : المثل الافلاطينية و موقف ارسسطو منها . . . . . ١٠٥

ثالث عشر : المجازة والعقاب . . . . . ١١٠

الخاتمة . . . . . ١١٠